
84 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 

 
ÉTICA E ESTÉTICA DA ALMA NA FILOSOFIA DE JEAN-JACQUES 

ROUSSEAU 1  
 

ETHICS AND AESTHETICS OF THE SOUL IN THE PHILOSOPHY OF 
JEAN-JACQUES ROUSSEAU 

                                                                                  MARISA ALVES VENTO  
Doutora em Filosofia, Unicamp 

Marisa.vento@ifg.edu.br 

RESUMO 

O intuito deste texto é refletir sobre a ideia de retorno à interioridade (rentrer a soi) com a qual 
frequentemente nos deparamos nos escritos de Jean-Jacques Rousseau, e argumentar que esta ideia 
viabiliza um caminho ético que culminaria numa estética da alma. Considerando a ideia de estética da 
alma como uma forma de realização da natureza interior do homem – ou melhor dizendo, uma maneira 
pela qual a alma pode alcançar a sua expansão e se realizar plenamente – podemos entender que, longe 
de se restringir a uma estética superficial, o belo seria a manifestação da harmonia interior da alma. 
Essa realização parece ocorrer não apenas nos diversos personagens da obra rousseauniana, mas 
também, como se depreende dos seus escritos autobiográficos, na vida do filósofo. 

Palavras-chave: Ética, Estética, Natureza, Sentimento interior.   

ABSTRACT 

The purpose of this text is to reflect upon the idea of return to interiority (rentrer à soi), which we 
frequently encounter in the writings of Jean-Jacques Rousseau, and to argue that this idea enables an 
ethical path that culminates in an aesthetics of the soul. Considering the idea of the aesthetics of the 
soul as a form of realization of man's inner nature—or, rather, a way through which the soul can 
achieve its expansion and realize itself fully—we can understand that, far from being restricted to a 
superficial aesthetics, the beautiful would be the manifestation of the soul's inner harmony. This 
realization seems to occur not only in the various characters of the Rousseauian body of work but also, 
as can be gathered from his autobiographical writings, in the philosopher's own life. 

Keywords: Ethics. Aesthetics. Nature. Inner Feeling. 

 

1.​ INTRODUÇÃO 
A reflexão sobre a ideia de retorno à interioridade (rentrer a soi) com a qual 

frequentemente nos deparamos nos escritos de Jean-Jacques Rousseau, me conduz a 

argumentar que esta ideia viabiliza um caminho ético que culminaria numa estética da alma. 

Considerando a ideia de estética da alma como uma forma de realização da natureza interior 

do homem – ou melhor dizendo, uma maneira pela qual a alma pode alcançar a sua expansão 

e se realizar plenamente – podemos entender que, longe de se restringir a uma estética 

superficial, o belo seria a manifestação da harmonia interior da alma.  

1 Recebido em 08/09/2025. Aprovado em 11/10/2025. 

Este trabalho está licenciado sob CC BY. Para visualizar uma cópia desta licença, visite 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ 



85 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

 
Essa realização parece ocorrer não apenas nos diversos personagens da obra 

rousseauniana, mas também, como se depreende dos seus escritos autobiográficos, na própria 

vida do filósofo.  Trata-se de uma hipótese ousada, uma vez que a ciência do sensível 

(aisthesis), ligada ao belo parece à primeira vista muito distante das preocupações de 

Rousseau. Todavia, uma observação atenta revela que a sua filosofia é sim atravessada por 

uma estética, velada, mas presente,  que poderíamos chamar de “estética prática”, na medida 

em que convida o homem ao encontro consigo mesmo, com a sua natureza e com a arte de 

moldar-se a si próprio. 

2.​ ÉTICA E AFETIVIDADE 
Paul Audi em Rousseau: une philosophie de l’âme, lança luz sobre o tema ao afirmar 

que a ética e a estética no pensamento do filósofo não estão em campos separados, mas são 

forças entrelaçadas em torno de um centro único e radical: a alma. Audi defende que o núcleo 

do que Rousseau chamava de “verdadeira filosofia” (Audi, p. 27, 2008) consiste na busca da 

resposta à pergunta: o que a alma deseja? O desejo da alma é ser feliz, fruir completamente a 

sua existência. E, para fruir livremente o prazer de existir, deve ser eliminada toda contradição 

interna, tarefa à qual o sábio se lança por meio do movimento de voltar-se para si mesmo, 

(rentrer à soi) e da virtude (força e vigor da alma), buscando manter-se firmemente em si 

mesmo. Na visão de Audi, este seria o projeto ético de Rousseau, que considera o homem um 

ser infeliz, dividido em razão dos conflitos de interesses com os seus semelhantes, por um 

lado, e, por outro, cindido interiormente, pois suas necessidades superando a sua capacidade 

de satisfazê-las, o levam à uma entrega irrefletida ao gozo dos prazeres, incapaz de 

interrogar-se sobre o que o tornaria feliz de maneira duradoura. 

Para uma melhor compreensão da ideia de retorno à interioridade tal como será 

apresentada, abro um parêntese para considerar alguns apontamentos de Paul Audi sobre o 

conceito de natureza em Rousseau, um conceito fecundo dentro da economia do seu sistema e 

objeto de estudo de muitos dos seus intérpretes. De acordo com Audi, Rousseau não fala de 

natureza como aquilo que está fora, como paisagem ou matéria; “nature não tem o sentido de 

exterioridade — é interioridade absoluta” (Audi, 2008, p.19) – ou seja, um tipo de imanência. 

Na esteira do filósofo Michel Henry, Paul Audi interpreta o pensamento de Rousseau a partir 

de uma ótica fenomenológica. A fenomenologia de Henry2 critica a forma como o 

2 Michel Henry denomina sua filosofia, a partir do final dos anos 70, “fenomenologia material”. Este conceito de 
materialidade fenomenológica irá caracterizar a singularidade e radicalidade do seu pensamento no seio da 
fenomenologia contemporânea. Enfatizando a vida como essência da manifestação. A fenomenologia material se 
concentra na experiência radical e interna da vida, especialmente na afetividade (o sentir, o fruir e o sofrer), para 

 



86 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

 
pensamento ocidental estruturou a subjetividade interpretando-a abstratamente. Ele, ao 

contrário, 
conecta a subjetividade à vida. Não existe um antes nem depois, é presença, 
acontecimento aqui e agora. A subjetividade não passa pela razão, mas a razão 
encontra-se dentro dela. E é o conteúdo vivido que é o originário e que constitui a 
subjetividade que Henry chamará de vida [...]. A vida tem seu conteúdo, e esse 
conteúdo é a subjetividade absoluta (Cescon, 2016, p.189). 

A partir destes fundamentos da fenomenologia henryana, Paul Audi admite que nature 

define “a dimensão e a condição mais originária do aparecimento dos fenômenos” (Audi, 

2008, p. 21). Em outras palavras, se entendermos por nature a subjetividade absoluta da vida, 

isto é, “a maneira como a alma se experimenta na imanência de sua afetividade, de seu gozo 

de si mesma ou de seu sofrimento de si mesma”, então isso significa compreender o 

sentimento de existência, ou sentimento interior, como autoafeição fundamental do indivíduo, 

imanente, e da qual decorrerão todas as afecções posteriores.3  

Audi afirma que existe uma correspondência entre o termo nature e a interioridade do 

sentimento, e que tal correspondência aparece, implícita ou explicitamente, em várias 

passagens dos escritos de Rousseau. Por exemplo, um trecho da carta endereçada ao Sr. 

Vernes, em 1758, revela como, diante das incertezas sobre determinado assunto religioso e 

das dúvidas quanto à uma filosofia à qual, segundo ele, faltavam princípios elementares, 

Rousseau afirma: “deixei lá a razão e consultei a natureza, ou seja, o sentimento interior, que 

dirige a minha crença independente da minha razão” (Rousseau, 1826, p. 6).4  

Igualmente, no texto dos Devaneios há passagens nas quais se pode notar essa 

identidade entre nature e interioridade: “Essas horas de solidão e meditação são as únicas do 

dia em que sou plenamente eu mesmo e estou em mim, sem distrações, sem obstáculos, e em 

que posso realmente dizer que sou o que a natureza quis que eu fosse” (Rousseau, 1985, p. 

31).5 Aqui Rousseau descreve uma experiência de identidade consigo mesmo, de interioridade 

que se realiza conforme o movimento puro e espontâneo que a natureza doa a cada ser desde 

sua origem. Isso também se evidencia no uso que Rousseau faz da metáfora da estátua de 

Glauco, no prefácio do Segundo Discurso,6 ao comparar essa imagem à condição humana. A 

desfiguração da estátua ao longo do tempo, a perda de seus traços originais pelas intempéries, 

6 Cf. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, Coleção os Pensadores, 1978, 
p. 227. 

5 Tradução da autora. Cf. Rousseau Les Rêveries du promeneur solitaire, deuxième promenade. Univers des 
Lettres Bordas, Paris 1985.  

4 Tradução da autora. Cf. Oeuvres Complètes de J.-J. Rousseau, p. 6, Tome XXI – Correspondance, 1826. 

3 Este tema foi desenvolvido pela autora na tese de doutorado intitulada O fundamento antropológico da Vontade 
Geral em Rousseau (2013) Disponível no banco de teses da Unicamp. 

revelar como a vida se manifesta e se autoafeta em si mesma, de forma não-intencional e em sua subjetividade 
mais íntima. (nota da autora) 

 



87 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

 
retratam a forma natural humana recoberta pelas camadas da artificialidade, da dependência e 

do amor próprio. Contudo, algo permanece intacto: a sua natureza inalterável e originária, no 

interior do humano. 

O primado da sensibilidade é, portanto, incontornável em Rousseau, que se confronta 

com os materialistas do seu tempo, os quais se empenhavam por “materializar todas as 

operações da alma e por retirar a moralidade dos sentimentos humanos” (Rousseau, 1978, p. 

192).  

Assim, para preservar essência ética e afetiva da alma (Audi, 2008, p. 19) fora do 

alcance dissimulador da filosofia do seu século, que reduzia a complexidade da experiência 

humana a processos materiais e mecânicos, ignorando a dimensão da moralidade e do 

sentimento, Rousseau contrapõe a “verdadeira filosofia”. Esta sempre colocada em oposição 

aos sistemas abstratos, dogmáticos ou materialistas, que nada acrescentavam à dimensão 

moral e existencial do homem.  

Paul Audi aprofunda a expressão “verdadeira filosofia”, ressaltando que a ética ocupa 

o ponto mais alto dessa filosofia, visto que o desígnio da vida, o “viver”, sempre exigirá muito 

de si, pois viver consiste precisamente em “ser si” verdadeiramente, sem fissuras. Para isso, o 

eu que aspira a ser o próprio deve, primeiramente, retornar a si mesmo. (Audi, 2008, p. 27). 

Dizendo de outro modo, o retorno à interioridade é condição sine qua non para o 

conhecimento de si e para a fruição de si. Estar verdadeiramente em si mesmo e se regozijar 

com o prazer de existir é o passo incontornável da jornada ética. Esse conhecimento, por sua 

vez, está ancorado no “sentimento imediato e transparente que a alma tem de si mesma” 

(Starobinski, 1971, p. 216). Assim, o sentimento de existência entendido como via de adesão 

a si e ao mundo, torna-se o modo de conexão entre o homem e a natureza, de modo que tudo o 

que provém do sentimento interior aparece como expressão do verdadeiro.7 uma vez que a 

natureza “nunca nos engana”.  

Essa virada é compreendida por estudiosos de Rousseau como uma ruptura conceitual 

e ontológica, na medida em que o ser se desloca para o sentir. No livro IV do Emílio, as 

exortações do vigário de Saboia são pródigas em mostrar de onde provém o conhecimento 

verdadeiro sobre as coisas, sobre o que se deve ou não fazer: “Seguindo sempre o meu 

método, não extraio essas regras e esses princípios de uma alta filosofia; mas encontro-os no 

7 Apesar de não haver espaço para aprofundar a questão, para prevenir o risco derivas subjetivistas dessa 
interpretação, é importante ressaltar, que “a antropologia de Rousseau |indica a cada indivíduo não as suas 
preferencias subjetivas, mas as exigências da sua natureza universal” (Mineau, 2007, p.19). 

 
 



88 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

 
fundo do meu coração, escritos pela natureza em caracteres indeléveis. Apenas preciso 

consultar-me acerca do que quero fazer: tudo o que sinto ser bem é bem, tudo o que sinto ser 

mal é mal” (Rousseau, 1969, p. 430). 

Rousseau afirma que sente seu coração, com isso quer dizer que sabe com exatidão a 

que ponto seu eu individual está conforme às exigências da natureza universal.  E mostra que 

se o homem pode enganar-se em seus juízos, não pode enganar-se quanto ao que sente, e 

assim, o verdadeiro homem é aquele que sente a sua existência, ou seja, cabe à sensibilidade 

estabelecer a relação entre a interioridade e a autenticidade do agir ético: “Os atos da 

consciência não são julgamentos, mas sentimentos; embora todas as nossas ideias nos venham 

de fora, os sentimentos que as avaliam estão dentro de nós, e é somente por meio deles que 

conhecemos o acordo ou desacordo que existe entre nós e as coisas que devemos buscar ou 

fugir” (Rousseau, 1969, p. 430). 

Como observa Paul Audi, aí estão lançadas as bases de uma “ética da afetividade”, que 

não pode “se contentar de inventar ou endossar um sistema de valores objetivos, racionais, 

transcendentes, ideais, aos quais todos os homens de boa vontade seriam passíveis de 

conformar a sua ação em nome de um dever imposto, por assim dizer, por algo exterior” 

(Audi, 2008, p. 21). Para ser mais preciso, Audi explicita a ética da afetividade mostrando 

importância que Rousseau confere ao princípio originário e imanente do amor de si: 
Na natureza (na vida), a plenitude absoluta, a positividade fundamental do amor de 
si (que Rousseau chama de bondade) e a ‘superabundância de vida’ que o eu 
experimenta na passividade radical do sentimento de existência se desenvolvem por 
si mesmas. É o autodesenvolvimento do ‘puro movimento da natureza’ que 
Rousseau designa como uma única palavra: expansão. A vida como sentimento de si 
é essencialmente expansiva. Um coração vivo, que goza e sofre, vibrando 
incansavelmente com as pulsações da vida, é um coração expansivo. E este coração 
é absoluto: tem uma ideia mais elevada da sua interioridade, o sentimento mais 
amplo e generoso, pois essa interioridade absoluta é o que primeiro lhe dá o seu 
próprio ser. Isso porque o ‘puro movimento’ da auto afeição dá origem a um 
aumento de si mesmo, a uma ‘perfectibilidade’ de acordo com o termo inovador 
inventado pro Rousseau (Audi, 2008, p. 278) 

Por esta razão, porque originada do movimento de expansão da alma, a ética 

rousseauniana, ao contrário de toda ética normativa centrada em prescrições universais, 

sugere uma orientação de vida que visa a realização interior. Ser moral, portanto, não significa 

obedecer a leis abstratas, mas viver de maneira a permitir que alma possa se expandir 

plenamente. O que significa dizer que o agir ético não se impõe de fora para dentro, mas brota 

da escuta profunda da alma sensível, que pulsa dentro, que silencia e insiste no âmago do 

sujeito, é o que nos habita quando tudo o mais se desfaz – o retorno a si, ou a escuta de si 

 



89 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

 
seria o fio condutor para o acesso a verdade do sujeito e o antidoto ao grande mal causador da 

infelicidade humana: a cisão entre aquilo que se é e o que aparenta ser. 

3.​ A ESTÉTICA DA ALMA 
A busca pela unidade interna, por ser si mesmo e por estar inteiramente em si sem 

contradições, talvez tenha sido uma lição aprendida com Montaigne8; contudo, Rousseau a 

eleva a outro patamar, já que, como veremos adiante, ele tomou para si a missão de “rendre le 

soi a lui même”, tanto no campo teórico quanto no prático.  

Nesse sentido sustento que sua contribuição para pensar a ética não consiste apenas em 

uma reflexão sobre o homem, mas em uma travessia em busca da sua condição sensível. Uma 

busca desesperada — e por isso bela, ou seja, estética — pela reconciliação do ser com sua 

essência mais pura, culminando em uma estética de si ou estética da existência. 

Sob essa perspectiva, emergem elementos instigantes que nos convidam a revisitar os 

escritos de Rousseau, como o romance a Nova Heloisa e os textos autobiográficos, entre eles 

as Confissões e Os devaneios do caminhante solitário, a fim de verificar a hipótese de uma 

estética da alma. Coloca-se, então, a pergunta: teria Rousseau concebido um “projeto” voltado 

a articular teoria e prática, no movimento de uma vida dedicada a esse propósito? Seriam os 

relatos de suas vivências uma tentativa de legar aos leitores, por meio de sua vida exemplar, 

uma possibilidade concreta de realização de uma estética de si? 

Não bastava ter dado a conhecer aos homens a natureza humana, haver deslindado o 

problema da divisão entre ser e parecer, evidenciado a primazia do sentimento como o lugar 

da verdade interior; era ainda preciso provar-se. O movimento de rentrer à soi e ali 

permanecer, para escapar de toda inclinação que o desviasse da sua “verdadeira filosofia”, 

daria à sua alma a prova de sua autenticidade. Expondo-se aos seus semelhantes com toda a 

verdade e sinceridade, Rousseau oferecia a seus leitores o retrato de um homem que 

consagrou a vida à busca da verdade sobre si mesmo.  

Na ficção romanesca, os personagens de Rousseau transitam neste espaço de ética e 

estética da alma. O filósofo buscava dar efetividade prática às suas ideias morais suscitando 

em seus leitores uma adesão sentimental, como ocorreu com o romance epistolar A Nova 

Heloisa, que comoveu uma época.  A personagem Júlia é idealizada como a combinação 

perfeita de sensibilidade e moralidade: ao longo de sua vida, em nome do dever e da 

8 Montaigne nos Essai, ensina que a perfeição quase divina é “saber fruir lealmente de seu ser”. Cf. Les Essai III. 
Montaigne, 1595, p. 259. 

  
 

 



90 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

 
obediência filial, ela se empenha em transformar sua paixão por Saint Preux em uma amizade 

sublime. Com persuasão ela mostra ao amado a importância de examinar as entranhas do seu 

sentimento, de entrar em si mesmo a fim de discernir o que realmente traria a verdadeira 

felicidade e a paz de alma. Na carta XI, parte II do romance Júlia conduz o jovem amado a um 

exercício de reflexão:  
Quereis saber o que é realmente desejável, a fortuna ou a virtude?” Os argumentos 
se encaminham para ideia de que ao ler sobre História, os desejos mais sinceros do 
coração, amam os exemplos não dos vilões: “Alguma vez desejastes os tesouros de 
Creso, ou a glória de César, ou o poder de Nero, ou os prazeres de Heliogábalo? 
Porque é que, se eles eram felizes, os seus desejos não o colocaram no lugar deles? É 
porque não o eram, e tu sabias; é porque eram vis e desprezíveis, e um vilão feliz 
não é invejado por ninguém.” O que o âmago do coração contempla e se delicia são 
os exemplos de homens virtuosos aos quais se deseja imitar.  Pois, “o verdadeiro 
gozo da alma reside na contemplação da beleza (Rousseau, 1856, p. 137). 

​Na expressão “verdadeiro gozo da alma” entra em cena o conceito de gosto, no sentido 

moral e estético, como contraponto das paixões intensas. Esse conceito é estudado por Laetitia 

Simonetta (2015) em sua tese: La connaissance par sentiment au XVIIIe siècle. O gosto é um 

sentimento mais reflexivo e estável, que permite julgar o bem sem se deixar arrastar pela 

paixão. Ele conecta estética e a moral, abrindo uma via de compreensão do mundo e do bem 

por meio do sentimento e da experiencia sensível, em vez da razão pura e dos conceitos 

abstratos. 

É o que a figura de Wolmar, por exemplo, representa. O personagem encarna 

elementos de virtude prática e impessoal, cuja ética não depende de um princípio 

transcendente. A imperturbabilidade de sua alma é exemplar, Wolmar é amante da ordem e, 

no entanto, é ateu; nisso, vemos Rousseau distanciar-se de Malebranche, para quem o amor à 

ordem é impossível sem o amor a Deus. Wolmar aprecia a ordem e rege-se por ela, como se 

observa na administração de Clarens, mas o faz por meio de um sentimento puramente 

estético: “seu gosto natural pelas proporções e pela simetria é suficiente para fazê-lo amar a 

ordem” (Simonetta, 2015, p. 280). Assim, mesmo não sendo um personagem apaixonante, 

Wolmar é respeitável e digno de admiração, pois  sua envergadura moral certamente lhe 

exigiu o exercício de interioridade em busca da força e da autenticidade.  

No romance A Nova Heloísa a estética é o instrumento para a educação dos costumes 

como mostra Simonetta:  
A escolha de costumes simples é menos uma questão de moral do que de gosto. No 
entanto, é importante ressaltar que o prazer que surge da imagem da felicidade tem a 
particularidade de ser causado pelas proporções formais da bela imagem e, ao 
mesmo tempo, tocar o coração. Portanto, não é puramente estético, no sentido de 
que não se limita a uma emoção superficial. Ao contrário da relação clássica entre o 
belo e o bem, que Rousseau retoma em A Nova Heloisa, não é a virtude que é bela 
aqui, mas sim a beleza que proporciona uma emoção comparável àquela que resulta 

 



91 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

 
da contemplação de ações virtuosas. Não é o sentimento moral que é a condição do 
julgamento estético, mas o sentimento estético que é a condição de um julgamento 
moral (Simonetta, 2015, p. 281).  

Em seu trabalho, Laetitia Simonetta aponta as dificuldades em determinar o status do 

sentimento em Rousseau, destacando suas proximidades e distanciamentos em relação a 

filósofos como Hutcheson e Malebranche9. Ela também ressalta as distinções fundamentais 

que Rousseau estabelece entre a sensibilidade física e passiva – ligada às sensações oriundas 

do uso dos sentidos – e a sensibilidade moral e ativa, que remete aos sentimentos da alma. 

Fica assim evidente a centralidade do sentimento em todo o conjunto da obra rousseauniana, 

constituindo-se como eixo de seu projeto de formação moral. 

Nas Confissões, Rousseau se expõe de maneira crua, desejando mostrar a seus 

semelhantes “um homem em toda a verdade da natureza”: não mais um personagem ficcional, 

mas ele próprio. “Eis o que fiz, o que pensei, o que fui. Disse o bem e o mal com a mesma 

franqueza. Nada calei de mau, nada acrescentei de bom. Mostrei-me tal qual era: desprezível e 

vil quando o fui; bom, generoso, sublime, quando o fui; [...]” (Rousseau, 2008, p. 29). 

Como explica Caroline Mineaux: 
Para provar que não estava tentando enganar ninguém, Rousseau pede ao leitor que 
leia toda a obra e depois julgue se tem razão em sentir-se bem com ela, apesar das 
suas falhas [...], o leitor tem, portanto, um papel ativo, mas é cuidadosamente guiado 
pelo autor: Rousseau não quer ser julgado pelos seus atos, mas pelos seus 
sentimentos. Também não quer ser julgado pela sua capacidade de relatar os 
acontecimentos da sua vida sem erros, mas pela sua capacidade de pintar o seu eu 
interior tal como ele é, nem melhor nem pior (Mineaux, 2007, p. 13) 

É com sinceridade que reconhece, ao falar das Confissões no texto dos Devaneios 

(quarta caminhada), a precariedade do estado do seu corpo e de seu espírito – estava velho e 

já desencantado com os prazeres vazios que experimentara na vida e estes nada lhe haviam 

acrescentado. Confessa que os relatos vinham da sua memória que já falhava e que, por vezes, 

ele preenchia as lacunas,  
com pormenores que imaginava completarem essas recordações, mas que nunca as 
contrariavam. Gostava de me debruçar sobre os momentos felizes da minha vida e, 
por vezes, embelezava-os com os ornamentos que os ternos arrependimentos 
proporcionavam. Dizia as coisas que tinha esquecido como me parecia que deviam 
ter sido. Por vezes, emprestei à verdade estranhos encantos, mas nunca coloquei a 

9 A obra An Inquiry into the Original of Our Ideas of Beauty and Virtue (1725) o filósofo irlandês, Francis 
Hutcheson é fundadora do chamado sentimentalismo britânico.  O autor apresenta a ideia de que possuímos 
“sentidos internos” (como o moral sense e o sense of beauty), que nos permitem perceber tanto o belo quanto o 
bem. A influência de Nicolas Malebranche, o padre oratoriano, sobre Rousseau é bastante discutida por vários 
intérpretes de Rousseau. “Neste sentido, há uma discussão entre intérpretes de Rousseau sobre as fontes que o 
influenciaram nessa questão do amor à ordem. Patrick Riley faz desse tema um ponto de convergência 
significativo entre Rousseau e Malebranche, mostrando que é um problema comum no Traité de Morale e no 
Livro IV do Emílio. Não é sem razão que Riley levanta os pontos afins entre os dois autores. Entretanto, há 
algumas dificuldades que impedem de se afirmar uma identificação estreita entres as ideias de ambos em relação 
à ordem” (VENTO, 2013, p. 97). 

 



92 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

 
mentira no seu lugar para compensar os meus vícios ou para me arrogar virtudes 
(Rousseau, 1985, p. 82). 

Comentadores de Rousseau discutem, a exemplo de Christopher Kelly10, a ideia de que 

haveria uma intenção do filósofo de suscitar uma adesão efetiva do leitor, pela via do 

sentimento, às verdades morais que desejava comunicar. E que essa motivação teria levado 

Rousseau a passar dos romances para os escritos autobiográficos. Kelly, traz a hipótese de que 

os escritos literários de Rousseau guardavam estreita relação com o seu pensamento filosófico 

e político e busca mostrar as razões pelas quais projeto das Confissões teria sido bem 

sucedido.  

Kelly afirma que é possível seguir duas linhas interpretativa das Confissões, mas de 

todo modo, elas se combinam para elevar a autobiografia de Rousseau para além do nível 

puramente pessoal (Kelly, 1987, p. 13). Afirmações de Rousseau sobre a obra revelam um 

conjunto de objetivos que manifestariam o seu propósito de elaborar uma fábula moral, diz 

Kelly, cuja imagem formaria um certo tipo de sentimento nos leitores que poderia levá-los a 

mudar a forma de viver; o relato filosófico mostrando suas próprias transformações revelados 

de modo único; e ainda fundamentos epistemológicos do seu sistema mostrando como foi 

possível para um homem social (civilizado) adquirir conhecimento sobre a natureza humana. 

Desse modo, somam-se aos fins do autor das Confissões, os fins do protagonista da obra, a 

saber, curar sua corrupção de homem civilizado e retornar à sua quase natural condição de 

inteireza. 

Kelly observa que essa intenção levou Rousseau a assumir como tarefa fundamental a 

grande empreitada de forjar-se a si mesmo, pondo-se à prova e modelando sentimentos e 

afecções para alcançar seu objetivo maior: contentar-se consigo próprio na mais absoluta 

verdade e autenticidade da natureza. Nessa perspectiva, segundo Kelly, se seguirmos essa 

chave de leitura das Confissões, a obra revela uma preocupação essencialmente prática e 

moral.  

Nos Devaneios do caminhante solitário, Rousseau descreve na terceira caminhada o 

esforço de manter-se fiel aos princípios que adotara, fazendo desses princípios, extraídos da 

sua interioridade, a regra imutável da sua conduta. Relata como atingiu um estado de 

tranquilidade e um despertar da vontade que produziu nele um estado de felicidade pelo seu 

progresso pessoal “que lhe permitiria sair da vida não melhor, visto não ser possível, mas 

mais virtuoso do que quando nela entrou” (Rousseau, 1985, p. 64). À estética de si 

manifestada no tornar-se aquilo que a natureza quis, segue-se o contentamento consigo 

10 Cf. Kelly, Christopher. Rousseau’s exemplar life – The Confessions as political philosophy, 1987. 
 



93 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

 
mesmo, o sentimento de regozijo e de felicidade que se converte em contemplação pura do 

momento presente. “Ao regozijar-se, o eu, de fato, se deleita no fato de que a sua 

subjetividade (seu experimentar-se a si mesmo), está de acordo com sua natureza” (Audi, 

2008, p. 344). 

4.​ CONSIDERAÇÕES FINAIS 
​Parece-nos que nature, compreendida tal como foi apresentada proposta no início 

desta reflexão, em sua afetividade constitutiva, é a via para compreender o imperativo ético 

que podemos depreender do pensamento de Rousseau: a exigência de ser si memo, de 

manter-se inteiramente em si e atento a tudo o que interessa verdadeiramente ao ser 

(Rousseau, 1969, p. 195). Que constitui uma das regras do método de educação do Emílio, um 

programa ético que reúne os traços fundamentais da nature entendida como “vida subjetiva 

absoluta” – a imanência, a afetividade e a ipseidade –, os quais estruturam aquilo que 

Rousseau chamou de “verdadeira filosofia”.  

Nessa perspectiva, ética e estética se entrelaçam na medida em que, como vimos, o 

sentimento interior pode também ser identificado como gosto pelos prazeres e capacidade de 

estimar valores. Afinal o indivíduo realizado será “o homem de gosto, que vive por viver, que 

sabe fruir de si mesmo e que busca os prazeres verdadeiros e simples” (Rousseau, 1856, p. 

299), tal como as figuras de Júlia e Wolmar.  

Por sua vez, a estética de si se consuma igualmente nas experiências vividas do 

homem que, quase ao fim da vida, descobre que aprendeu a se regozijar com a contemplação 

e a plenitude, como descrito na Quinta caminhada:  
Mas se há um estado em que a alma encontra um apoio bastante sólido para 
descansar inteiramente e reunir todo o seu ser, sem precisar lembrar o passado nem 
avançar para o futuro; em que o tempo nada é para ela, em que o presente dura 
sempre, sem, contudo, marcar sua duração e sem nenhum traço de continuidade, sem 
nenhum outro sentimento de privação nem de alegria, de prazer nem de dor, de 
desejo nem de temor, a não ser o de nossa existência e em que esse único sentimento 
possa preenchê-la completamente, enquanto este estado dura, aquele que o vive pode 
ser chamado feliz, não de uma felicidade imperfeita, pobre e relativa, como a que se 
encontra nos prazeres da vida, mas de uma felicidade suficiente, perfeita e plena, que 
não deixa na alma nenhum vazio que sinta a necessidade de preencher ( Rousseau, 
1985, p. 100). 

Nesses instantes únicos de plenitude, o tempo parece suspenso. O gozo da alma é 

puramente interior, ela nada desfruta a não ser da própria existência, sem apego, bastando-se a 

si mesma e imersa no sentimento de contentamento e de paz. 

 
REFERÊNCIAS 

AUDI, Paul. Rousseau, une philososophie de l’âme. Lagrasse: Éditions Verdier, 2008.  
CESCON, Everaldo. (Org.) Ética e Subjetividade. Petrópolis, RJ: Vozes, 2016. 

 



94 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

 
KELLY, Christopher. Rousseau’s exemplar life – The Confessions as political philosophy, 
New York: Cornell University Press, 1987. 
MINEAU, Caroline L.  La signification morale du projet de sincérité de Rousseau. PHARES, 
vol. 7. Québec : Université Laval, 2007. 
ROUSSEAU, Jean Jacques. Oeuvres complètes. Tome III. J. Bry, 1856. Disponível em 
<https://giprousseau.blogspot.com/p/obras-de-rousseau-para-download.html.> Acesso em: 12 
set. 2025. 
ROUSSEAU, Jean Jacques. Émile ou De l`education. Paris: Editions Gallimard, 1969. 
ROUSSEAU, Jean Jacques. Les Rêveries du promeneur solitaire. Paris: Univers des lettres 
Bordas, 1985. 
ROUSSEAU, Jean Jacques. Confissões. Tradução de Rachel de Queiroz e José Benedicto 
Pinto. Bauru, SP: Edipro, 2008. 
SALES SOUTO, Symon. Vida enquanto absoluto incondicionado: sobre a materialidade da 
essência da manifestação na fenomenologia de Michel Henry. Griot : Revista de 
Filosofia, [S. l.], v. 19, n. 3, p. 105–114, 2019. DOI: 10.31977/grirfi.v19i3.1241. <Disponível 
em: https://periodicos.ufrb.edu.br/index.php/griot/article/view/1241.> Acesso em: 12 set. 
2025. 
SIMONETTA, Laetitia. La connaissance par sentiment au XVIIIème siècle. Philosophie. 
Thèse de doctorat Philosophie Lyon, École normale supérieure, 2015. <Disponível em: 
https://primo.sorbonne-universite.fr/discovery/fulldisplay/alma990018976390206616/33BSU
_INST:33BSU> . Acesso em 28 set. 2025. 
STAROKINSKI. La transparence et l’obstacle. Paris:Gallimard, 1971, p. 216. 
VENTO, Marisa Alves. O Fundamento Antropológico da Vontade Geral em Rousseau. 
Tese de doutoramento. Instituto de Filosofia e Ciências Humanas da UNICAMP, 2013. 

 


