
404 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

O CAMPO DE PESQUISA SOBRE RELIGIÕES AFROBRASILEIRAS: 
Limites e possibilidades na Amazônia1  

 

THE FIELD OF RESEARCH ON AFRO-BRAZILIAN RELIGIONS: 
Limits and possibilities in the  Amazon 

 

ALAN FARIAS SALES 
Mestre em Ensino de História pela Universidade Federal do Amapá, UNIFAP 

alan.sales79@gmail.com  
 

RAIMUNDO ERUNDINO DOS SANTOS DINIZ 

Doutor em Ciências Socioambientais. Professor Adjunto da UNIFAP 

 Professor Permanente do Programa de Mestrado Profissional do Ensino de História 
(PROFHISTORIA/UNIFAP) e do Programa de Mestrado em História (PPGH/UNIFAP) 

 historiadiniz@gmail.com  

 

RESUMO 

O presente artigo é parte do relatório final de uma pesquisa realizada em 2024 para obtenção 
do título de Mestre, apresentada ao Programa de Pós-graduação Mestrado Profissional em 
Ensino de História e propõe uma discussão sobre o desenvolvimento do campo de pesquisa 
das religiões de matriz africana numa perspectiva nacional, regional e local. Como 
metodologia utilizamos a revisão bibliográfica, onde analisamos as obras de africanistas 
proeminentes e pesquisadores locais e concluímos que o campo de pesquisa das religiões de 
matriz africana na Amazônia, em especial o Candomblé despertou o interesse dos 
pesquisadores da região apenas nos primeiros anos do século XXI e que ainda há muitos 
aspectos relacionados a formação do campo afro-religioso na Amazônia carentes de serem 
pesquisados. 

Palavras-chave: Religiões de Matriz Africana – Candomblé – Ensino de História. 

ABSTRACT 

This articleis part of the final report of a research project conducted in 2024 to obtain 
aMaster's degree, presented to the Professional Master's Program in History Teaching, and 
proposes a discussion on thedevelopment of the field of research on African-based religions 
from anational, regional, and local perspective. As a methodology, we used aliterature review, 
where we analyzed the works of prominent Africanists andlocal researchers and concluded 
that interest in research in the field ofAfrican-based religions in the Amazon, especially 
Candomblé, aroused theinterest of researchers in the region only in the early years of the 21st 
century andthat there are still many aspects related to the formation of the field ofin the 
Amazon that need to be researched. 

1  Recebido em 20/07/2025. Aprovado em 15/10/2025.  

Este trabalho está licenciado sob CC BY. Para visualizar uma cópia desta licença, visite 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ 

mailto:alan.sales79@gmail.com
mailto:historiadiniz@gmail.com


405 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

Keywords:African-based religions – Candomblé – History teaching.  

 

1.INTRODUÇÃO 

As tradições de matriz africana, nas quais podemos inserir o Candomblé, tradição 

baseada nos princípios filosóficos, cosmológicos e civilizacionais africanos, referem-se a um 

conjunto de práticas ancestrais, caracterizadas pelo exercício da produção e transmissão, pela 

memória e pela oralidade, de saberes e fazeres relacionadas aos povos que foram trazidos de 

diversas regiões do continente africano  para a América, em um processo de diáspora forçada, 

durante o tráfico transatlântico de pessoas escravizadas, a partir da montagem, pelas potências 

europeias, de um sofisticado sistema baseado na exploração econômica colonial, no qual essas 

populações foram inseridas pela via do trabalho compulsório. 

Sobre as tradições religiosas e os elementos que caracterizam as hoje denominadas 

populações tradicionais de terreiro de Candomblé, existentes no território nacional, de acordo 

com dados apresentados na cartilha dos Povos e Comunidades Tradicionais de Matriz 

Africana, publicada em 2016 pelo Ministério da Cidadania, identifica-se a presença de três 

grandes grupos: os Bantos, os Fons e o Yorùbás. Estes são agrupados levando em 

consideração, além do padrão linguístico, seus espaços geográficos, seus macros padrões 

culturais, sociais e rituais, e que deram origem às três grandes nações2 do candomblé, 

cultuadas em diversas regiões do Brasil: o Angola, o Ketu e o Jeje.  

Sobre o termo Banto, de acordo com Yeda Castro (2001, p. 25):  
A palavra Banto significa “os homens” e designa todo um grupo linguístico que 
ocupa vários territórios na África Central, Oriental e Meridional, composto por 
várias línguas e etnias que atualmente se espalham por países como Angola, 
Namíbia, Repúblicas Popular e Democrática do Congo, Zâmbia, Uganda, Quênia, 
Moçambique, África do Sul, e outros. 
 

​ Os candomblés da nação Angola, segundo Aragão e Conceição (2021) caracterizam-se 

pela estruturação de um sistema litúrgico pautado na preservação de elementos fundamentais 

da tradição banto como o culto aos Nkissis e ao Muluku (ancestral), através do uso ritual das 

línguas kibundo, kikongo e umbundo 

​ Os negros de origem banto foram, em sua maioria, introduzidos nas lavouras do 

sudeste brasileiro, porém, não se pode desprezar sua importância na construção das religiões 

2 O termo nação é utilizado para designar, segundo Dias (2016) a recriação das identidades étnicas africanas, não 
de forma política, mas simbólica, referencial e nostálgica. DIAS, João Ferreira. Candomblé e a África: 
Esquecimento e utopia no Candomblé Jeje-nagô. Cadernos de História: Belo Horizonte, v. 17, n. 26, 1º 
Semestre, 2016. 



406 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

afro-brasileiras a partir da Bahia, onde foram fundamentais na criação dos chamados 

candomblés de Angola e Congo Angola. 

​ Já os Fons, grupo do qual fazem parte os Jeje, chegaram em nosso país em meados do 

século XVIII, provenientes da Costa das Minas, sendo destinados ao trabalho nas regiões 

auríferas. Segundo Nicolau Parès (2006, p. 30): 
[...] o termo “Jeje” parece ter designado originalmente um grupo étnico minoritário, 
provavelmente localizado na área da atual cidade de Porto Novo, e que, aos poucos, 
devido ao tráfico, passou a incluir uma pluralidade de grupos étnicos localmente 
diferenciados. Trata-se, portanto, de uma outra denominação metaétnica. 
 

No Brasil o termo Jeje é comumente utilizado em referência os grupos religiosos de 

culto as divindades conhecidas como os voduns. Acerto, a tradição religiosa Jeje no Brasil e 

seus correlatos, Jeje-mina, Jeje Mahi, Jeje Savalu, Jeje Mundobi, faz referência direta aos 

povos Fons ou Fon-gbe, isto é, aos falantes da língua Fon na atual República Popular do 

Benin (Brasil, 2016). Também foram designados, de acordo com Castro (2001), em algumas 

regiões do Brasil pela categoria “mina”, que cultuavam em suas terras de origem divindades 

chamadas de voduns e exerceram significativa relevância na origem do candomblé na Bahia e 

do Tambor de Mina no Maranhão, às quais forneceram instituições de modelo organizativo 

eclesial.  

​ Temos, em sequência, os Yorùbás: 
Grupo étnico que hoje, na sua grande maioria se concentra na Nigéria, em menor 
parte no atual Benin (antigo Daomé) e em sua minoria no Togo e em Gana, todos na 
África Negra. O grupo étnico yorùbás se divide em vários subgrupos tais como: os 
Kétu, Òyó, Ìjèsá, Ifé, Ifòn, Ègbá, Èfòn, etc. Esses deram origem na diáspora a 
religião dos Òrìsà. O termo yorùbá aplica-se a um grupo linguístico de vários 
milhões de indivíduos. Além da linguagem comum os yorùbá estão unidos por uma 
mesma cultura e tradições de sua origem comum na cidade de Ilé-Ifè” (Brasil, 2016). 
 

​ O candomblé com base no panteão dos orixás, relacionado aos yorùbás, foi formado 

na Bahia. De acordo com Mattos (2014), foram os candomblés da nação Ketu, cujos rituais 

em devoção aos seus antepassados, que serviram de exemplo às demais tradições que 

cultuavam os orixás, e também foram responsáveis pela expansão, para outras regiões do 

Brasil, de tradições religiosos como o Xangô de Pernambuco ou o Batuque no Rio Grande do 

Sul. 

A presença dessas tradições religiosas em todas as regiões do país marcou 

decisivamente a constituição de um verdadeiro mosaico de culturas, compreendidas como um 

conjunto de práticas repletas de significado, desenvolvidas por grupos sociais africanos, cuja 

dinâmica de reprodução pode ser compreendida na diversidade de comunidades tradicionais, 



407 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

originadas das múltiplas formas de organização social e  ritualísticas religiosas presentes até 

os dias atuais, tantos nos grandes centros urbanos quantos nas comunidades rurais.     

 

2. A AFIRMAÇÃO DO CAMPO DE PESQUISA DAS RELIGIÕES 

AFROBRASILEIRAS 

A inserção das tradições religiosas de matriz africana ao contexto social brasileiro 

após o processo de abolição da escravidão passou a ser alvo de interesse de pesquisadores. De 

acordo com Gabriel Banaggia3 os estudos sobre as religiões de matriz africana, iniciados no 

final do século XIX, surgiram no interior do campo denominado “estudos sobre a questão do 

negro no Brasil”. Esse campo passará a ser chamado, mais adiante, de “estudos culturais”, 

cujo interesse centrará nos aspectos relacionados as manifestações culturais das populações 

negras no Brasil, dentre elas o Candomblé, influenciado pelo trabalho do médico-legista 

Raimundo Nina Rodrigues (1862-1906). 

Nina Rodrigues foi precursor em diversas áreas. Foi pioneiro, no Brasil, na medicina 

legal, na antropologia, na etnologia, mas foi nas ciências sociais que suas ideias tiveram maior 

repercussão. Nina Rodrigues elaborou um conjunto de categorias para analisar, a partir de 

rígido critério científico, uma temática sobre a qual seus pares não haviam detidamente se 

pronunciado até então: as religiões de matriz africana, especialmente o Candomblé, na Bahia 

do final do século XIX. 

Seus estudos, profundamente marcados por uma visão médico-biológica, resultado da 

influência da antropologia criminal italiana – sua principal referência foi Cesare Lombroso 

(1835-1909) – tinha como traço principal a síntese de que, do ponto de vista comportamental, 

negros e mestiços eram propensos a degenerescência e a criminalidade. Porém, mesmo 

simpático a teses posteriormente consideradas racistas – não se pode dissociar suas 

influências teóricas do momento histórico em que desenvolveu seus estudos, propício a 

determinismos de natureza diversa: racial, biológico e social – é indiscutível a sua 

contribuição metodológica para a constituição do campo de pesquisa sobre as religiões 

afro-brasileiras, como afirma Roger Bastide (1961, p. 8): 

Apesar de todas essas falhas, as obras de Nina Rodrigues, ainda agora, não deixam 
de ser as melhores publicações sobre o assunto, primeiro porque seus informantes 
pertenciam ao candomblé mais tradicional, mais puramente africano de sua época, o 

3 Prof. Dr. Gabriel Banaggia (PPGAS/MN/UFRJ) Aula: Os estudos sobre religiões de matriz africana no Brasil: 
tradições acadêmicas e etnologias. Aula ministrada no Curso de Extensão: “O fenômeno religioso à luz da 
antropologia” https://www.youtube.com/watch?v=-nRPAoYjhyw&t=2275s, autor de: As forças do Jarê: religião 
de matriz africana da Chapada Diamantina 

https://www.youtube.com/watch?v=-nRPAoYjhyw&t=2275s


408 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

Candomblé do Gantois; depois, porque suas descrições do culto, das hierarquias 
sacerdotais, das representações coletivas do grupo negro, são fieis e sempre válidas. 
São sem dúvidas livros incompletos, mas, naquilo que descrevem, livros seguros. 

De seus trabalhos publicados sobre as religiões de matriz africana, duas obras 

ganharam grande destaque no Brasil: “O Animismo Fetichista dos Negros Baianos” (1900) e 

“Os Africanos no Brasil”, publicação póstuma de 1932. Analisaremos alguns aspectos 

considerados centrais da obra pioneira dos estudos sobre essas religiões: “O Animismo 

Fetichista dos Negros Baianos”, que nas palavras de Vagner Gonçalves é:  
[...] obra de indubitável conteúdo racista [...] acabou servindo de marco ou modelo 
obrigatório de interlocução aos novos textos que se seguiram a ela, definindo por sua 
influência os temas recorrentes dos chamados estudos antropológicos dos chamados 
afro-brasileiros (Silva, 1995, p.35). 
 

Publicado originalmente na Revista Brazileira entre os anos de 1896 e 1897, em quatro 

capítulos diferentes, posteriormente, em 1900, os textos foram reunidos, traduzidos para o 

francês e publicados sob o título L’animisme fétichiste de négres de Bahia, é sem dúvida o 

texto inaugural e que estabelece um certo modelo de estudos relacionados as manifestações 

culturais das populações negras no Brasil, em especial às suas tradições religiosas. Segundo 

Ferret (2006), muito embora ultrapassada em algumas de suas premissas, a obra ainda 

preserva aspectos relevantes referentes a sua “metodologia de pesquisa, a mitologia, a liturgia 

e a arte” vivenciadas no universo cosmológico das manifestações da religiosidade dos negros 

baianos.     

É importante pontuar que o autor, bem como outros intelectuais brasileiros que o 

sucederam na tarefa de aprofundar seus estudos, debruçaram-se com mais interesse nos 

estudos da cultura e da religiosidade dos negros Jeje-Nagô, em especial os yorùbás. Rodrigues 

dedicou-se, com base nos relatos de seus informantes, a observação das práticas litúrgicas 

realizadas no “Ilê Iya Omi Axé Iyamasse”, conhecido como Gantois, um dos mais tradicionais 

terreiros de Candomblé da Bahia. Segundo o próprio Rodrigues (2021, p. 18): “Na Bahia, a 

religião dos jorubanos é sem dúvida muito mais importante, já pela generalização a quase 

todos os africanos, já pela adesão dos crioulos e mestiços, já pela forma ruidosa de seu culto 

externo”. 

Neste sentido, podemos observar uma dualidade encontrada nessa obra. Embora a 

síntese do seu pensamento, caracterizava as religiões afro-brasileiras como “patológica, 

atrasada e incapazes de manipular as elevadas abstrações exigidas pelas religiões 

monoteístas” (Silva, 1995, p. 35), Rodrigues considerava haver um certo grau de 



409 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

complexidade na mitologia dos yorùbás em contraposição ao “fetichismo muito mais simples 

e rudimentar dos bantos” (Nogueira, 2021). 

Portanto, nos parece nítida a ideia de que, para Nina Rodrigues não são todos os 

negros africanos portadores de determinadas incapacidades religiosas. No caso das religiões 

praticadas pelos negros de origem Banto, tais incapacidades estavam diretamente associadas a 

misturas, a fusões de certas mitologias africanas com rituais católicos e espíritas, que, como 

resultado, produziam certa deturpação das tradições religiosas provocando degenerescências 

em suas práticas religiosas. Vagner Gonçalves da Silva (1995, p. 35) assim sintetiza a questão: 
 
Da mesma forma [Nina Rodrigues] distingue os Candomblés fundados ou 
frequentados por negros africanos dos candomblés nacionais dos “negros da terra” 
(crioulos e mulatos), mostrando que nos primeiros haveria uma “justaposição” das 
ideias católicas e fetichistas o que garantiria a pureza primitiva das mitologias 
africanas, enquanto nos segundos uma fusão de crenças resultaria num 
abastardamento das práticas. 
 

Já no caso das tradições religiosas dos negros yorùbás, a complexa hierarquia da 

organização de sua mitologia residia de forma primordial na manutenção de um africanismo 

puro em seu sistema de crenças e rituais. Em outras palavras, para Rodrigues, os sistemas 

religiosos Jeje-Nagô mantiveram-se na medida em que esses povos não introjetaram em seus 

cultos elementos primordiais de outros sistemas religiosos presentes no contexto social ao 

qual essas religiões passaram a ter inserção cada vez mais aberta.  

Muito embora as gerações atuais considerem este estudioso, de acordo com Serafim 

(2009) “um teórico racista”, na mesma linha segue Schwarcz (2007) ao comentar sobre “a 

maldição que recaiu sobre o autor”, em referência as críticas às teses racialistas, presentes 

principalmente nos seus estudos sobre criminalidade, não se pode desconsiderar a imensa 

contribuição teórica e metodológica de seu trabalho para os estudos sobre o negro, sua cultura 

e religiosidade no Brasil. Sua obra exerceu enorme influência nas futuras gerações de 

estudiosos que, municiados de seus métodos e técnicas de pesquisa, ampliaram os horizontes 

de suas investigações e produziram inúmeros estudos que ainda hoje são referências para 

novos pesquisadores. 

Outro autor cuja obra é considerada fundamental para os estudos abordados nessa 

pesquisa é o também médico-legista Arthur Ramos (1903-1949). Ramos é considerado o 

principal seguidor das ideias de Nina Rodrigues e também o antropólogo brasileiro de sua 

geração a alcançar maior destaque internacional. Em suas obras, a temática das religiões de 

matriz africana tem importância central, inaugurando, assim, uma nova fase nos estudos deste 

campo. 



410 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

Ramos formou-se na Faculdade de Medicina da Bahia, onde defendeu a tese Primitivo 

e Loucura, influenciado pelos estudos de Freud (1856-1939) e Lucien Lévy-Bruhl 

(1857-1939), mas foi como antropólogo que conquistou maior proeminência. Sua associação 

teórica à antropologia cultural norte-americana encontrou em Melville Herskovits 

(1895-1963) uma grande referência, o que o levou a divergir, em algumas concepções de seu 

antecessor, como podemos observar no fragmento do texto de Mônica Santos (2018, p. 98):  
Arthur Ramos elaborou uma leitura culturalista da etnia negra, apropriando-se do 
conceito de base psicanalítica, em sua fase inicial de pesquisa, e depois da 
antropologia. Em seus escritos defendeu a tese de que o negro não deveria ser 
concebido como raça degenerada, como afirmavam as ciências racistas. [...] o autor 
alertou para que não se interpretassem problemas sociais ou culturais como 
problemas genéticos ou biológicos. Assim, ele buscou, naquela geração de 
intelectuais, esboçar uma reflexão sobre a cultura negra a fim solucionar os 
problemas sociais antes atribuídos às “raças” e desloca-los para o âmbito social. 

​ De acordo com Santos (2018), baseado em suas concepções psicanalíticas e 

influenciados por um conjunto de conceitos associados a essa ciência, Ramos defendia a ideia 

de que a questão do atraso em relação aos negros e sua cultura não estava relacionado com a 

questão da raça e sim a questões psicológicas, vinculada a um pretenso cultivo, por parte da 

etnia negra, de um pensamento mágico e pré-lógico, como podemos concluir na passagem a 

seguir: 

Essas representações coletivas existem em qualquer tipo social atrasado em cultura. 
É uma consequência do pensamento mágico e pré-lógico, independente da questão 
antropológico-racial, porque podem surgir em outras condições e em qualquer grupo 
étnico. [...] Esses conceitos de “primitivo” de “arcaico” são puramente psicológicos 
e nada tem a ver com a questão da inferioridade racial (Ramos, 1940, p. 32). 
 

Em “O negro brasileiro: etnologia religiosa e psicanálise”, publicado originalmente em 

1934, Ramos retoma, com maior profundidade alguns elementos presentes na obra de Nina 

Rodrigues. O livro é estruturado em duas partes, sendo a primeira destinada ao registro de 

fatos a partir de critérios etnográficos e, a segunda, reservada a interpretação etnológica dos 

dados apresentados.  

Na primeira parte do livro, Ramos empreende abordagens referentes a liturgia e a 

religiosidade Jeje-Nagô, como podemos observar na passagem que se refere a seriação dos 

orixás partindo de uma graduação mítica. Muito embora observe o autor que, existam classes 

genealógicas já inexistentes entre os negros baianos, Ramos desenvolve seu relato levando em 

consideração a importância cultural atribuída a cada orixá, de acordo com suas observações 

nos terreiros de candomblé na Bahia: 



411 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

Xangô é um dos orixás mais poderosos. Na África também é conhecido pelo nome 
de Xangô-Dzakuta (39) ou Jakuta (o lançador de pedras) pela supposição que fazem 
os negros que ele arroje do céu as pedras meteóricas ou coriscos. Xangô tem um 
culto popularissimo entre os negros e mestiços do Brasil, a ponto do seu nome se 
estender, em algumas regiões do Norte, como em Alagoas e Pernambuco às próprias 
cerimônias fetichistas como synonimo de candomblé ou macumba (Ramos, 1940, p. 
44)  

O livro foi alvo de muitas críticas, principalmente pelo recorrente uso do método 

psicanalítico na análise de dados etnográficos mobilizados em sua pesquisa, porém, o 

conhecimento acerca do trabalho de Arthur Ramos é indispensável a qualquer pesquisador 

que se proponha a reconstituir o percurso trilhado pelo campo de pesquisa das religiões de 

matriz africana no Brasil. 

​ Deslocando o foco de seus estudos para visibilizar outros grupos étnicos que, 

igualmente trazidos para o Brasil, por obra da diáspora transatlântica, também foram 

responsáveis pela introdução de variadas línguas e organizações culturais, com contribuições 

significativas para a institucionalização do candomblé na Bahia, o professor associado no 

Departamento de Antropologia da Universidade Federal da Bahia, Luis Nicolau Parés, outra 

grande referência nos estudos das religiões de matriz africana, nos apresenta um estudo sobre 

a formação da identidade dos povos da nação Jeje, da contribuição de suas tradições para a 

institucionalização do Candomblé e algumas características peculiares das cerimônias e rituais 

praticados por esses povos. 

​ Seu trabalho envolveu pesquisas com fontes primárias dispersas em diversos arquivos 

públicos, análise minuciosa da literatura produzida até o momento em que desenvolveu seus 

estudos, buscando compreender questões referentes aos fluxos diaspóricos promovidos pelo 

tráfico de escravizados da África para o Bahia, especialmente envolvendo a região geográfica 

dos falantes da língua gbe, as relações estabelecidas para a formação da etnicidade destes 

povos no Brasil e a pesquisa etnográfica para a construção da micro história de dois 

tradicionais terreiros de candomblé: o Zôogodo Bogum Malê Hundô, localizado em Salvador 

e o Zôogodo Bogum Malê Seja Hundê, localizado na cidade de Cachoeira no Recôncavo 

Baiano, fundados por africanos ainda antes do fim de escravidão que se autodeclaravam Jeje. 

​ No livro “A formação do Candomblé: história e ritual Jeje na Bahia”, Parés 

empreende esforços para reconstruir a trajetória dessa “raiz” da cultura afro-brasileira muito 

importante para a formação do candomblé e que, até aquele momento, não havia sido 

estudada de forma aprofundada, como os rituais religiosos yorùbás, por exemplo, cujos 

estudos já citamos fartamente ao longo desse trabalho.  



412 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

Segundo Couceiro4 (2006), os argumentos apresentados por Parés não podem ser 

compreendidos como uma tentativa de desmerecer a relevância dos rituais yorùbás na 

construção do Candomblé, mas sim para demonstrar, de forma empírica – documentos que 

registram o transporte de africanos da Costa da Mina para a Bahia e em outras fontes que 

relatam o envolvimento da polícia e das elites políticas com rituais de Candomblé no século 

XIX –, a presença dessas populações, particularmente até meados do século XIX e a sua 

importância linguística e ritual para a formação do Candomblé, como podemos perceber na 

seguinte passagem: 
Os grupos étnicos africanos classificados como Jeje pertenciam a área denominada 
por Parés com “área dos gbe falantes”, região setentrional do atual Togo, da 
república do Benin e do sudoeste da Nigéria. Foi entre os grupos que habitavam essa 
região que surgiu o termo “vodum” utilizado para identificar as divindades ou forças 
invisíveis do mundo espiritual. Essa pequena palavra designa uma crença que 
aparece em vários documentos sobre a América portuguesa, sobre o Império do 
Brasil e a primeira República (Couceiro, 2006, p. 250). 
 

O trecho acima evidencia a formação do que o autor chama de “identidade coletiva 

Jeje” a partir da importância atribuída por esses povos aos voduns e na crença do poder que 

essas divindades possuem de intervir no mundo material e em suas vidas cotidianas. De 

acordo com Bonciani5 (2008), Parès destaca três elementos que serão determinantes para 

compreender a construção histórica da etnicidade Jeje: a relação entre os portos da Bahia e 

portos da África gbe falante, a referência a um determinado território de moradia comum e 

estável e as semelhanças de seus macros padrões culturais e linguísticos. 

Na análise da construção da identidade étnica desses povos, Parés recorre a etnicidade 

de caráter situacional, teoria proposta por Barth em contraposição ao caráter primordial 

referenciada por Weber e Geertz ao afirmar que: 
A identidade étnica não seria, portanto, um conglomerado de sinais diacríticos fixos 
(de origem, parentesco biológico, língua, religião, mas um processo histórico, 
dinâmico em que esses sinais seriam selecionados, (re)elaborados em relação de 
contraste com o outro (Parés, 2007, p.15) 
   

​ Para Bonciani, a etnicidade Jeje derivaria do cruzamento dos elementos linguísticos, 

relacionados a área gbe falante com a crença religiosa nas entidades conhecidas como vodum6, 

como podemos aferir na seguinte passagem: 

6 Palavra de origem Ewe/Fon que significa força divina, espírito, força espiritual. É usado por esses povos para 
designar os deuses ancestrais divinizados. 

5 Ver Parés, Nicolau Luis. A Formação do Candomblé: história e ritual Jeje na Bahia. Campinas: Editora da 
Unicamp. 2006. Revista de História, n. 158, (primeiro semestre de 2008), p. 309-314. 

4 A formação do Candomblé. Cadernos de Campo (São Paulo - 1991), [S. l.], v. 15, n. 14-15, p. 250–253, 
2006. DOI: 10.11606/issn.2316-9133.v15i14-15p250-253. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50112. Acesso em: 11 nov. 2023. 

https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v15i14-15p250-253
https://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50112
https://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50112


413 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

A área do vodum, praticamente coincide com a área gbe e foi submetida ou sofreu 
influência do reino do Daomé, a partir do século XVII; Com a consolidação e 
centralização política do Daomé houve um processo de miscigenação dos povos da 
área gbe, assim como a assimilação de diversos cultos com a imposição de um 
modelo hegemônico e hierárquico de instituição religiosa. Esse processo seria uma 
das razões para a assimilação da identidade Jeje como identidade coletiva na Bahia 
(Bouciani, 2008, p. 310). 
 

Após discorrer, nos capítulos iniciais sobre aspectos relacionados a formação da 

etnicidade Jeje desde a África até a Bahia, Parés estabelece um precioso debate sobre a 

constituição das bases de institucionalização do candomblé, que segundo ele tem suas raízes 

nas práticas de cura e adivinhação onde predominava o calundu. Apropriando-se dos 

conceitos de fortuna-infortúnio ou ventura-desventura, o autor irá concluir que tais práticas 

religiosas, cujos rituais eram de cunho individual e doméstico, objetivavam a prevenção ante 

os infortúnios e a potencialização da boa sorte.  

​ Sem propor o esgotamento do debate sobre os grupos étnicos que formam a identidade 

Jeje no Brasil, Parés abre caminhos para novas pesquisas demonstrando ser o campo das 

religiões de matriz africana um campo polissêmico do ponto de vista das possibilidades de 

recortes temáticos e interdisciplinar do ponto de vistas do interesse que pode despertar em 

novos pesquisadores filiados às mais diversas áreas do conhecimento. 

 

3. O CAMPO DE PESQUISA AFRO-RELIGIOSO NA AMAZÔNIA 

 

Reconstituir  a presença do Candomblé na Amazônia poderia traduzir-se em tarefa das 

menos complexas, pois como registra a história, a inserção de negros escravizados na região, 

os mesmos que deram origem a esse sistema religioso na Bahia, em Pernambuco e em outros 

Estados em que foram realizadas pesquisas que resultaram em trabalhos pioneiros no campo 

de estudos sobre as religiões de matriz africana, remonta os tempos coloniais, particularmente 

a partir do século XVII, início da colonização da região, de acordo com Silva e Ferreira 

(2015), como consequência da implementação da política pombalina de modernização estatal 

lusitana, que pretendeu atingir níveis mais elevados de desenvolvimento econômico, entre 

outras medidas, e criou a Companhia de Comércio do Grão-Pará, responsável pela introdução 

de escravos africanos na região amazônica. 

​ Porém, a realidade aponta para o sentido oposto. De um lado temos um lapso temporal 

entre a chagada dos negros na Amazônia e os relatos sobre a presença de suas manifestações 

religiosas, como aponta Campelo e Luca (2007) e Silva e Ferreira (2015), por outro lado, 

temos o obscurecimento dos relatos de tais práticas, como afirmam Araújo e Teixeira (2020).  



414 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

Essa lacuna pode ser explicada segundo as pesquisadoras paraenses Marilu Campelo e 

Taissa de Luca, recorrendo ao trabalho de Anaíza Vergolino7, que atribuiu ao processo de 

dispersão dessas populações negras no território amazônico a inviabilidade de possíveis trocas 

simbólicas que poderiam instrumentalizar certo grau de conscientização para determinados 

interesses comuns a coletividade. Um reflexo disso é a total inexistência dos registros da 

fundação de terreiros no Pará, anteriores ao século XIX.  

No mesmo sentido da afirmação dos rondonienses, Wilma Inês França Araújo e Marco 

Antônio Domingues Teixeira, sugere Daniela Cordovil dos Santos (2012, p. 61): 
 
[...] uma investigação mais aprofundada a respeito das práticas de religiosidade 
popular da Belle Époque paraense, remete a tradições sincréticas onde o elemento 
ameríndio chamou muito mais a atenção dos literatos e jornalistas, que os 
documentaram do que qualquer vestígio da sabedoria africana.     
 

​ Santos (2012), amparada nas pesquisas de Aldrin Moura de Figueiredo8, relata que no 

referido período categorias como “pajé” e “feiticeiro” eram mais recorrentemente empregadas 

pela imprensa local que “terreiro” ou “pai-de-santo”, assim como, do ponto de vista da 

composição étnica, esses indivíduos eram mais frequentemente associados a nordestinos 

empobrecidos que migraram para o Pará, que necessariamente negros africanos. 

​ Essas duas possibilidades reforçaram, durante muitos anos o que Luca  e Perdigão 

(2021) chamaram de “mito da Amazônia indígena”, que habitou a mente dos africanistas de 

projeção nacional, que segundo as autoras, não buscaram desenvolver pesquisas aprofundadas 

sobre o campo na região, limitando-se a reportar de maneira vaga a existência de cultos como 

Batuque9 e Babaçuê como narrado em suas pesquisas, mas que, tais cultos haviam sucumbido 

a toda sorte de influência das tradições ameríndias, como a pajelança, não despertando 

interesse desses intelectuais que priorizaram, naquele momento, estudos em regiões onde as 

manifestações da religiosidade negra haviam preservado um maior grau de pureza em seus 

rituais, como já expusemos no primeiro tópico deste texto. 

9 O termo não se refere a designação do candomblé em determinadas regiões como o Rio grande do Sul, por 
exemplo, mas a forma como, durante muitos anos, pesquisadores se referiam a religião hoje conhecida como 
Mina. Ver em: CAMPELO, Marilu Márcia; LUCA, Taissa Tavernard. As duas africanidades estabelecidas no 
Pará. Revista Aulas, UNICAMP, Dossiê Religião, n. 4, 2007. 

8 Mestre e Doutor em História pela Unicamp, autor da dissertação: A Cidade dos encantados: pajelanças, 
feitiçarias e religiões de matriz africana na Amazônia. A constituição de um campo de estudos, 1870-1950, 
defendida em 1996. 

7 Professora da UFPA, referência em pesquisas sobre religiões de matriz africana na região amazônica, tendo 
publicado diversos trabalhos científicos sobre o Tambor de Mina no Pará, dentre eles sua dissertação de 
mestrado “O Tambor das flores: uma análise da Federação Espírita Umbandista e dos Cultos Afro-Brasileiros do 
Pará (1965-1975)”, defendida em 1976. 



415 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

​ De acordo com Luca e Campelo (2007) será somente na virada do século XX para o 

século XXI, mais exatamente com trabalhos da professora Marilu Campelo, que os estudos 

sobre a nova vertente religiosa inserida no contexto do campo afro-religioso paraense serão 

mais profundamente observados e ganhará certa notoriedade acadêmica. No Artigo “As duas 

africanidades estabelecidas no Pará”, de Marilu Márcia Campelo e Taissa Tavernard Luca, nos 

é apresentado dois movimentos que intermediaram a inserção do Candomblé no Pará:  
O primeiro foi a iniciativa pessoal de alguns paraenses (já iniciados na Umbanda ou 
na Mina) que foram a Salvador ‘fazer o santo’ e, o segundo, foi a importação de 
‘pais e mães-de-santo’ que viram para a região iniciar ‘filhos’ e acabaram 
instalando-se na cidade e fazendo parte da memória africana na região (Campelo; 
Luca, 2007, p. 19). 
 

​ Segundo as autoras a história do Candomblé no Pará se confunde com a história de 

vida desses personagens, que são em sua grande maioria os ex-umbandistas e os ex-mineiros, 

que se converteram a nova vertente afro-religiosa, e também daqueles que vieram da Bahia e 

se estabeleceram em terras paraenses, trazendo seus saberes e contribuindo para a 

institucionalização do Candomblé, religião pautada na complexidade dos seus ritos e 

cerimônias e na rigidez de sua organização hierárquica. 

​ As autoras não se eximiram de dar certa ênfase aos conflitos e tensões que se 

formaram dentro do campo afro-religioso paraense, à medida em que o Candomblé se 

institucionaliza. Esses conflitos estão relacionados, por um lado, a busca pela preservação da 

pureza das práticas ritualísticas, nos moldes dos rituais praticados em Salvador, por outro lado 

na simbiose das práticas religiosas das duas africanidades presentes no Pará, resultando no 

que chamam de “minomblé”, o que demonstra que a inserção do candomblé no campo 

afro-religioso paraense não ocorreu de forma harmoniosa. 

​  Já os estudos sobre as religiões de matriz africana no Amapá não fogem à regra do 

que já analisamos anteriormente. É fato que, olhando para a região Amazônica, esse processo 

ocorreu por diversos fatores, que vão desde as dificuldades impostas pelas condições 

demográficas e espaciais da região, pela maior difusão das práticas da religiosidade 

associadas aos grupos étnicos originais, sobretudo a pajelança e pelo enorme desinteresse por 

parte dos intelectuais em desenvolver estudos mais aprofundados sobre a presença de rituais e 

cerimonias religiosas dos negros presentes na região. 

Passado o tempo da chegada dessas manifestações da religiosidade negra no Amapá, 

seus estudos  pouco despertaram interesse dos pesquisadores locais que sempre deram mais 

importância aquelas que são consideradas as duas maiores manifestações da cultura local 



416 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

identificada etnicamente ao negro, o Marabaixo e o Batuque, cuja história e relevância para a 

formação da identidade do povo amapaense foi escrita por pesquisadores como Piedade 

Videira10 (2009), Fernando Canto11 (1998; 2017) e Rostan Martins12 (2016), todos vinculados 

à Universidade Federal do Amapá . 

​ Já o candomblé, que se instalou no Amapá aproximadamente quatro décadas depois da 

Umbanda e do Tambor de Mina, a partir dos anos 1980, quando sacerdotes de outros Estados 

se instalaram no Amapá ou se dirigiram ao Estado para iniciar filhos de santo e dar-lhes 

obrigação, só chamou a atenção de pesquisadores após a virada para o século XXI, quando 

Decleoma Lobato Pereira desenvolveu estudos na cidade de Macapá para elaborar uma 

dissertação de mestrado intitulada “O Candomblé no Amapá: história, memória, imigração e 

hibridismo cultural”. Esse trabalho continua sendo, até os dias atuais, a principal referência 

dos estudos sobre o candomblé no Amapá, e justamente por esse fato, faremos algumas 

reflexões sobre esse importante trabalho, pioneiro no campo dos estudos das religiões de 

matriz africana no Amapá. 

​ De acordo com Pereira (2008) o intuito de sua pesquisa tendo como temática o 

candomblé é refletir sobre a pertinência dos estudos relacionados a imigração cultural e as 

alterações provocadas pela instalação de um novo sistema cultural em uma sociedade em 

processo de transformação. De acordo com a autora essas alterações provocam o surgimento 

de culturas híbridas, analisadas à luz do conceito de hibridização de Canclini13, 

compreendidas como “processos sócios culturais nas quais estruturas ou práticas discretas que 

existiam de forma separadas se combinam para gerar novas estruturas, objetos ou práticas”.  

Para tal empreitada, a autora irá analisar, utilizando métodos da história e da 

antropologia, aspectos relacionados ao processo de constituição histórica desse novo sistema 

cultural (religioso), a reconfiguração que sua instalação provocou na comunidade religiosa 

amapaense – creio que o sentido seja o mesmo que campo religioso, utilizado por Luca e 

Perdigão (2021) – e os conflitos que se estabelecem no contexto de afirmação dessa nova 

identidade religiosa. 

13 Ver GARCIA CANCLINI, Nelson. Culturas híbridas: Estratégias para entrar e sair da modernidade. 4. ed. 
São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2006. 

12 Ver MARTINS, Rostan. Aonde tu vai, rapaz, por esse caminho sozinho? Comunicação e semiótica no 
Marabaixo. São Paulo: Scortecci Editora, 2016. 

11 Ver CANTO, Fernando. Água benta e o diabo. 2. ed. Macapá: FUNDECAP, 1998 & CANTO, Fernando. O 
Marabaixo através do tempo. Macapá: Printgraf, 2017 

10 Ver VIDEIRA, Piedade Lino. Marabaixo, dança afrodescendente: significando a identidade étnica do negro 
amapaense. Fortaleza: Edições UFC, 2009 



417 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

​ Não iremos nos ater a análise da totalidade da dissertação de Pereira, apenas aos 

recortes que interessam a essa pesquisa, presentes especialmente no Capítulo I, denominado 

“A comunidade candomblecista do Amapá: história e particularidades”. 

​ Nesse capítulo, especificamente no terceiro tópico, intitulado “O Candomblé no 

Amapá: um breve histórico”, Pereira (2008) faz um breve relato histórico da instalação do 

Candomblé em Macapá com a abertura do primeiro terreiro, Abassá da Oxum Apará, 

instituído pelo Tata de Inkissi Omizague, o senhor Salvino de Jesus dos Santos, oriundo da 

cidade de Belém, que já frequentava Macapá realizando “trabalhos” na Mina desde o início 

dos anos 1980, ainda não iniciado nas tradições do candomblé, o que veio a acontecer em 

1982. Segundo Pereira (2008, p. 53):  
 
Após um ano de feitura recebeu cuia-de-axé. Com o grau de Tata de Inkissi pai 
Salvino passou a cultuar o Angola em Macapá, em uma casa de Mina Nagô que 
abrira como filia da casa que mantém em Belém do Pará e que funcionou no início 
na rua Leopoldo Machado, 644 com a denominação Abassá da Oxum Apará. No dia 
31 de agosto de 1986 teve início o processo de formação do primeiro filho de santo 
do terreiro, Luiz da Silva Mota [...] que recebeu a djina de Okeazuni. Em 1987 
ocorrei a feitura do primeiro ogan feito no Amapá, ligado ao Ilê da Oxum, Fernando 
Baena, Otumutum, realizada pelo conhecido Babalorixá de Belém, paia Astianax 
Gomes Barreiro, Angorocivi, conhecido como Prego, um dos pioneiros do 
Candomblé em Belém do Pará. 
 

​ Na medida em que se desenvolvem as práticas do Candomblé liderado em Macapá por 

pai Salvino, vai ficando evidente a razão pela qual a autora optou por analisar seu objeto de 

pesquisa pela lente do conceito de hibridização, de acordo com relato seguinte: “Nesse ano de 

1989 outros dois fatos importantes aconteceram: a transferência do terreiro para um outro 

espaço, no endereço que ocupa atualmente; e a mudança do nome para Ilê Axé da Oxum 

Apará” (Ferreira, 2008, p. 53). Observa-se claramente que a nova denominação do terreiro 

inscrita em língua yorùbás, contrasta com a nação na qual pai Salvino foi iniciado. 

​ Em 2007, após pagar obrigação com Pai Paulinho de Salvador, vinculado a Raiz 

Tumba Junçara, Pai Salvino resolve, segundo Pereira, assumir definitivamente suas antigas 

raízes no Angola e modificar rituais e terminologias, o que reflete novamente na mudança do 

nome do seu terreiro, que hoje se chama Unzô Lunda Kissimbi Junçara. 

​ As tradições religiosas yorùbás começam a ser praticadas em Macapá no ano de 1992, 

quando, iniciado pela sacerdotisa paraense Consolação Cabral, conhecida na tradição como 

Oya Jokoloci, o odontólogo e oficial da reserva do exército brasileiro, Marco José Ribeiro dos 

Santos, ou simplesmente Pai Marcos, como é conhecido em todo Estado, funda o Ilê Axé Ibi 

Olufonnin, após receber cuia-de-axé em 1993, concedida pelo sacerdote baiano Edson Viegas, 

conhecido na comunidade religiosa como Kamugi. A partir de então, Odé Olufonnin (orunkó 



418 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

de Marco José), passará a iniciar seus filhos e filhas-de-santo, a promover a divulgação e a 

preservação da cultura religiosa yorùbá da nação Ketu no Estado do Amapá, tornando-se uma 

das maiores lideranças do Candomblé no Estado do Amapá.  

No quarto tópico do primeiro capítulo, intitulado “Comunidade candomblecista: 

dinâmicas de interação interna e externa”, Pereira (2008) analisa a constituição da 

comunidade afro-religiosa em Macapá a partir da instalação dos terreiros espalhados por 

vários bairros da cidade de Macapá. De acordo com a autora, no momento em que realizava 

suas pesquisas, existiam 20 terreiros instalados em Macapá, segundo ela, a maioria praticantes 

dos rituais da nação Ketu, o que segundo a autora: 
 
Embora bastante contestada e criticada por muitos pesquisadores, a concepção da 
superioridade nagô ainda está muito presente nas falas dos candomblecistas de Ketu, 
quando afirmam que um sacerdote dessa nação pode iniciar adeptos nessa e nas 
demais nações, como o Jeje e o Angola, o contrário não é possível. (Pereira, 2008, p. 
56). 
 

​ Tal afirmação é contestada por Pereira, que cita exemplo de um sacerdote Jeje que 

havia iniciado filhos de santo tanto no Jeje quanto no Keto, caso idêntico ao relatado por Luca 

e Perdigão (2021), o que me faz pensar tratar-se do mesmo sacerdote, Cicero Fernandes de 

Araújo. A autora também cita casos em que iniciados mudam de sacerdote, adotando a 

vertente religiosa praticada pelo sacerdote escolhido para realizar suas obrigações, num 

processo de circularidade entre as três vertentes existente no Amapá, o que lhe permitiu 

elaborar o quadro a seguir: 

​ Figura 01 - Quadro de filiação Candomblé Amapá 

Nome Nação de 

Iniciação 

Sacerdote Nação atual Sacerdote Nação 

Salvino Angola João 
Pinheiro 

Angola Paulo de Lemba Angola 

Armand Angola Evandro Angola Pretende dar 
obrigação com o 
pai Bira de 
Salvador 

Ketu 

Dardeg Angola Kitala 
Mugongo 

Angola Kitala Angola 

Marcos Ketu Jokolosi Ketu Walmir Ketu 

Tombal
a 

Angola Armando Ketu Marcos Ketu 

Odesimi Angola Salvino Ketu Stela Ketu 

Nina Ketu Odesimi Jeje Jokolosi Jeje 



419 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

Kátia Angola Marcos Angola Marcos Ketu 

Shirley Ketu Marcos Jeje Sem 
sacerdote* 

Jeje 

Cláudio Angola Jussara Ketu Jussara Ketu 

Fonte: PEREIRA, Decleoma Lobato, 2008. 
​  

Como se pode presumir, a configuração atual da comunidade afro-religiosa do 

Candomblé em Macapá se reconfigurou desde a defesa da dissertação de Pereira. O Ketu se 

consolidou como a vertente que mais atrai adeptos, tanto de outras religiões com a Umbanda e 

o Tambor de Mina, como iniciados de outras vertentes que passam a dar suas obrigações nas 

águas do Ketu, quase sempre se vinculando ao Ilê Axé Ibi Olufonnin, sob a liderança de pai 

Marcos. 

​ Num esforço de atualizar as informações propostas por Ferreira em 2008 sobre a 

configuração da comunidade candomblecista em Macapá, podemos assim defini-la, usando 

como critério apenas as casas abertas em funcionamento na atualidade, seus dirigentes e suas 

nações com acréscimo das informações que possuímos sobre suas linhagens: Pai Salvino, Tata 

Omizangue, dirigente do Terreiro Unzô Luanda Kissimbi Junçara, (Angola), iniciado por João 

Pinheiro e atualiza suas obrigações com Paulo de Lembá, baiano; Pai Marcos, Babalorixá Odé 

Olufonnin, dirigente do Terreiro Ilê Axé Ibi Olufonnin, (Ketu), iniciado por Oyá Jokoloci, 

tomou cuia com Kamugi e atualiza suas obrigações com Pai Walmir, paraense; Mãe Joana, 

Yalorixá dirigente do Ilê Aşé Omin Odô/Terreiro da Caboca Jurema (Ketu) iniciada pela Mãe 

Adérica (já falecida, havia sido iniciada por Lídio Mascarenhas), atualiza suas obrigações 

com Pai Cosminho, baiano; Pai José, Babalorixá Odé Simin, dirigente do Ilê Axé Odé 

Akueran (Ketu), iniciado por Pai Salvino, pagou obrigações com Mãe Stela (já falecida), 

atualmente não há informações sobre quem atualiza suas obrigações; Pai Dardeg Jr, Tata 

Kassumangê, dirigente do Abassá Gunzo Nzinga Lunbondo – Goméia Neta (Angola), 

iniciado por Kitala Mungongo (já felecida), atualmente não há informações sobre quem 

atualiza suas obrigações; Mãe Kátia Cilene, Mametu Guaiungê, dirigente do Terreiro de Mina 

Nagô São Lázaro (Angola), foi iniciada por pai Marcos tomou kinjingo e atualiza suas 

obrigações com o mesmo sacerdote; Pai Alexandre, Babalorixá Vanjurê, dirigente do 

Rundembo N’inkici Avanju Kayango, (Ketu) iniciou com o Pai Bamboronin (já falecido, 

iniciado por Pai Rozalvo), tomou cuia-de-axé e atualiza suas obrigações com pai Marcos; Pai 

Luizinho “Osun, Babalorixá Oromilewa Bongogi, dirigente do Igba Asé Oloroke D’Osun 

Emym (Efon), iniciado por Oyá Kendala (Efon) com que tomou todas as obrigações até o 



420 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

falecimento do seu babalorixá, atualiza suas obrigações com  Mãe Maria de Xangô do Asé 

Oloroke Pantanal (Efon); Pai Carlos, Babalorixá Tojalonã, dirigente do Ilê Aşé Ny Ogum Tojá 

Lonàá (Ketu), iniciado por mãe Adérica (já falecida), tomou cuia-de-axé e atualiza suas 

obrigações com Pai Marcos; Mãe Josy, Yalorixá Alaremin, dirigente do Ilê Aşé Funfun Babá 

Alaremin (Ketu), Iniciada por Oyá Jokoloci, tomou cuia-de-axé e atualiza suas obrigações 

com Pai Marcos; Pai Rogério Arrelias, Babalorixá Odé Nilejemin, dirigente do Ilê Aşé Odé 

Nilejemin (Ketu), foi iniciado por Pai Armando (já falecido, que havia sido Iniciado por 

Evandro), pegou cargo com Oyá Jokoloci, tomou cuia-de-axé e atualiza suas obrigações com 

Pai Marcos; Pai José Raimundo, Babalorixá Babákaibi, dirigente do Ilê Aşé Tojú Funfun 

Bàbá Ká Ibí (Ketu), foi iniciado, tomou cuia-de-axé e atualiza suas obrigações com pai 

Marcos; Pai Robson, Hungbono Keleju, líder do Xwè Ace Sohun AĎAN (Jeje), iniciou com 

mãe Adérica (já falecida), tomou cuia-de-axé com Pai Marcos e atualiza suas obrigações com 

Pai Carlinho, baiano; Pai Marcílio, Babalorixá Ogbá Jhadilê, dirigente do Ilê Aşé Ogbá Ayrá 

Jhadilê (Ketu), foi iniciado, tomou cuia-de-axé e atualiza suas obrigações com Pai Marcos; 

Pai Joel, Babalorixá Ajhakorô, dirigente do Ilê Aşé Omo Ogum Ajhé Ajhá (Ketu), foi 

iniciado, tomou cuia-de-axé e atualiza obrigações com Pai Marcos; Mãe Carmen Sheila, 

Yalorixá Fundegilê, dirigente do Ilê D’aşè Ig’balé Fundegilê (Ketu), foi iniciada por mãe Nina 

(iniciada por Pai José e tomou cuia-de-axé por Oyá Jokoloci), atualiza suas obrigações com 

Pai Danguegi, Paraense; Pai Augusto, Babalorixá Arominile, dirigente do Ilê Aşé Akofá 

Ologunede Arominile (Ketu), iniciado por Pai Robson, tomou cuia-de-axé com Pai Willian 

Santos, Obá Falayá, (filho de Pai Walmir) e atualiza suas obrigações com pai Marcos; Pai 

Kayo Rocha, Babalorixá Omin Aláadè, dirigente do Ilê Aşé Omin Aláaè (Ketu), foi iniciado 

por pai Danguegi, tomou cuia-de-axé com Pai Reginaldo Oyá Massokwê, (filho de Pai 

Marcos) e atualiza suas obrigações com pai Reginaldo; Mãe Daniele Barriga, Yalorixa, 

dirigente do Xwè Acè Nǎ Djorun (Jeje), foi iniciada por Mãe Adérica, tomou cuia e atualiza 

suas obrigações com pai Robson Keleju;  Pai João Loureiro, Babalorixá Ogbá Odoyan, 

dirigente do Ilê Aşé Ayrá Oba Donyan (Ketu), foi iniciado, tomou cuia-de axé e atualiza suas 

obrigações com Pai Marcos; Pai Vitor Leão, Babalorixá Ojoridãn, dirigente do Ilê Aşé  Dará 

Dará Awó Ojoridãn (Ketu), foi iniciado, tomou cuai-de-axé e atualiza suas obrigações com 

Pai Marcos. 

No espaço temporal, entre a defesa da dissertação de Pereira (2008) e o momento em 

que desenvolvo esse trabalho observamos que cinco terreiros de Candomblé encerraram suas 

atividades religiosas na capital do Amapá, são eles: o Ilê Oju D’oxossi, de pai Cláudio, que 



421 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

mudou-se de Macapá para o Rio de Janeiro; O Funderê de Ia Ejaridê, liderado por Mãe Nina, 

convertida ao protestantismo; o Terreiro de mãe Shirley, que faleceu; o Terreiro de Tata 

Tambalajô e o Abassá de Assé Mutalajunsa, liderado por Pai Armando, Tata Taocy, falecido 

durante a pandemia de covid-19, no ano de 2020. 

​  

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao concluirmos este texto, pudemos analisar como esse conjunto de tradições de 

origem africana se estabeleceram em diversas regiões do Brasil e criaram redes de relações 

que foram fundamentais para a ressignificação de suas práticas religiosas, para a formação de 

suas múltiplas identidades e como o surgimento de determinados conflitos internos 

contribuíram para a consolidação do sistema religioso do Candomblé em todo país. 

​ A cada período, cada autor pesquisado buscou analisar o legado dessas populações, 

partindo de um conjunto de teorias, que a seu tempo, buscavam compreender as dinâmicas 

relacionais que estruturaram suas identidades étnicas, suas vinculações com o território em 

que se estabeleceram, os construtos sociais necessários para a reafirmação de suas vivências e 

os mecanismos de preservação de seus cultos e tradições religiosas. 

​ As experiências relacionadas a institucionalização do candomblé apresentaram 

contextos plurais onde uma diversidade de matrizes se encontrou, ora servido de referencial 

onde uma se apropria de elementos rituais da outra, ora em conflitos por legitimidade ou por 

monopólio da influência dentro do campo religioso, ocasionando uma circularidade de 

crenças, símbolos e tradições que se sobressaíram às grandes adversidades e se enraizaram no 

contexto social de Norte a Sul do Brasil. 

​ Porém, é sempre importante chamar a atenção para a necessidade de analisar essas 

tradições religiosas que são parte indissociável da estrutura social e política do nosso país. 

Existe, principalmente na região norte, uma carência muito grande de fontes e informações 

que possam subsidiar trabalhos de pesquisa mais robustos sobre essas tradições religiosas. 

Existe, ainda, uma grande dificuldade de encontrar trabalhos que aprofundem o debate sobre a 

presença e a importância dessas religiões para a formação da identidade étnica dos povos 

afrodescendentes. 

​ Essas histórias, há muito tempo têm sido negadas a esses povos, que se constituíram à 

margem de sua própria história, de suas próprias tradições, assimilando referenciais culturais 

que não dialogam com a sua ancestralidade e que colaboram para o sentimento de não lugar, 

de não pertencer. Portanto, essas histórias precisam sair do obscurantismo, precisam ganhar 



422 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

maior protagonismo, maior visibilidade social, e é um pouco desse sentimento que nos move 

na produção deste trabalho de pesquisa. 

 

REFERÊNCIAS 
 
ARAÚJO, Wilma Inês França; TEIXEIRA, Marco Antônio Domingues. Memórias e 
narrativas: Os cultos afro-brasileiros em Porto Velho. Afros & Amazônicos, [S. l.], v. 1, n. 1, 
p. 41-57, 2020. 

BARRETO FILHO, H. T. Populações Tradicionais: introdução à crítica da ecologia política. 
In: WORSHOP SOCIEDADES CABOCLAS AMAZÔNICAS: MODERNIDADE E 
INVISIBILIDADE. [Anais ...]. Mimeo: Parati, 2001.   

BASTIDE, ROGER. O candomblé da Bahia: Rito Nagô. São Paulo: Editora Nacional, 1961. 

BRAGA, Mirela de Almeida. Uma leitura etnográfica de O Candomblé da Bahia de Roger 
Bastide. Revista de Estudos e Investigações Antropológicas. Recife, v. 7, n. 1, 2020. 

BRANDÃO, Alessandro Ricardo Pinheiro. Tambor mina e mãe Dulce: memória (s) da 
primeira mãe de santo do Amapá (1963-2007). 2022. 81 f. Dissertação (Mestrado em 
História) – Programa de Pós-graduação em História, Universidade Federal do Amapá, 
Macapá, 2022. 

CAMPELO, Marilu Márcia; LUCA, Taissa Tavernard. As duas africanidades estabelecidas no 
Pará. Revista Aulas, UNICAMP, Dossiê Religião, n. 4, 2007, p.27. 

CAMPELO, Marilu Márcia. Àdanidá: Homem, ambiente e orixá. Horizonte, Belo Horizonte, 
v. 18, n. 56, p. 837-846, 2020. 

CASTRO, Yeda Pessoa de. Falares africanos na Bahia: um vocabulário afro-brasileiro. Rio 
de Janeiro: ABL: Topbooks, 2001. 

LIMA, André de Jesus. Acarajé e cultura: A permanência dos saberes afro-brasileiros e sua 
utilização nas aulas de História. In: BUENO, André; ESTACHESKI, Dulceli T.;  

LODY, Raul. Candomblé: religião e resistência cultural. São Paulo: Ática, 1987. 

LOPES, Gustavo Acioli; MARQUES, Leonardo. O outro lado da moeda: estimativas e 
impactos do ouro do Brasil no tráfico transatlântico de escravos (costa da mina, c. 
1700-1750). Revista de Pesquisa Histórica – CLIO: Recife, v. 37, jul-dez, 2019. 

LUCA, Taissa Tavernard; PERDIGÃO, Patrícia Moreira. Repensando a chegada do 
Candomblé em Belém: A importância de um ogan chamado Banjo. Estudos Teológicos, São 
Leopoldo, v. 61, n. 1, p. 40-53, jan./jun, 2021. 

MACHADO, Veridiana. O cajado de Lemba: o tempo no candomblé de nação angola. 2015. 
151 f. Dissertação (Mestrado em Ciências) – Curso de Ciências e Letras, Psicologia. 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2015. 

NOGUEIRA, Léo Carrer. Superando o sincretismo: Por uma história das religiões 
afro-brasileiras à luz dos conceitos pós-coloniais. Élisée Revevista de Geografia da UEG, 
Goiás, v. 10, n. 2, jul./dez. 2021. 



423 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

NUNES, Vitor Hugo Batista. Orixá e Natureza: O Candomblé na perspectiva decolonial. In: 
GUILHERME, Willian Douglas (org). Histórias e práticas de presentificação e 
representação do passado. Atena Editora: Ponta Grossa, 2020. 

PARÉS, Nicolau Luís. A formação do Candomblé: história e ritual Jeje na Bahia. Campinas: 
Editora da Unicamp, 2006. 

PERALTA, Nelissa. Decolonialidade e saberes tradicionais em práticas científicas na 
Amazônia. REV. UFMG, Belo Horizonte, v. 28, n. 3, p. 87-107, set./dez., 2021. 

PEREIRA, Decleoma Lobato. O candomblé do Amapá: história, memória, imigração e 
hibridismo cultural. 2008. 299 f. Dissertação (Mestrado em História) – Instituto de Filosofia 
e Ciências Humanas, Universidade Federal do Pará, Belém, 2008. 

PRANDI, Reginaldo. O candomblé de São Paulo: a velha magia na metrópole nova. São 
Paulo. Editora HUCITEC Universidade de São Paulo, 1991. 

PRANDI, Reginaldo. A mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia da Letras, 2001. 

RAMOS, Arthur. O Negro Brasileiro. 2. ed. Rio de Janeiro: Companhia Editora Nacional, 
2001. 

SERAFIM, Vanda Fortuna. Os conceitos “Fetichismo” e “Animismo” no discurso de Nina 
Rodrigues. Brasília, Em Tempo de História, n. 15, jul./dez., 2009. 

SILVA, Dilma de Melo. África Bantu: de que África estamos falando? Tradução. São Paulo: 
Acubalin, 2013. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Orixás da metrópole. Petrópolis, RJ: Vozes, 1995. 

SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade. Petrópolis-RJ: Editora Vozes, 1988. 

TAMANO, Luana Tieko Omena. O Pensamento e Atuação de Arthur Ramos Frente ao 
Racismo nos Decênios de 1930 e 1940. Revista Crítica Histórica, [S. l.], v. 4, n. 8, 2013. 

 

 

 

 


