404
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

O CAMPO DE PESQUISA SOBRE RELIGIOES AFROBRASILEIRAS:
Limites e possibilidades na Amazonia'

THE FIELD OF RESEARCH ON AFRO-BRAZILIAN RELIGIONS:
Limits and possibilities in the Amazon

ALAN FARIAS SALES
Mestre em Ensino de Historia pela Universidade Federal do Amapa, UNIFAP

alan.sales79@gmail.com

RAIMUNDO ERUNDINO DOS SANTOS DINIZ
Doutor em Ciéncias Socioambientais. Professor Adjunto da UNIFAP

Professor Permanente do Programa de Mestrado Profissional do Ensino de Historia
(PROFHISTORIA/UNIFAP) e do Programa de Mestrado em Historia (PPGH/UNIFAP)

historiadiniz@gmail.com

RESUMO

O presente artigo ¢ parte do relatorio final de uma pesquisa realizada em 2024 para obtengado
do titulo de Mestre, apresentada ao Programa de Pds-graduagdo Mestrado Profissional em
Ensino de Historia e propde uma discussdo sobre o desenvolvimento do campo de pesquisa
das religides de matriz africana numa perspectiva nacional, regional e local. Como
metodologia utilizamos a revisdo bibliografica, onde analisamos as obras de africanistas
proeminentes e pesquisadores locais e concluimos que o campo de pesquisa das religioes de
matriz africana na Amazoénia, em especial o Candomblé despertou o interesse dos
pesquisadores da regido apenas nos primeiros anos do século XXI e que ainda ha muitos
aspectos relacionados a formagdo do campo afro-religioso na Amazodnia carentes de serem
pesquisados.

Palavras-chave: Religides de Matriz Africana — Candomblé — Ensino de Historia.
ABSTRACT

This articleis part of the final report of a research project conducted in 2024 to obtain
aMaster's degree, presented to the Professional Master's Program in History Teaching, and
proposes a discussion on thedevelopment of the field of research on African-based religions
from anational, regional, and local perspective. As a methodology, we used aliterature review,
where we analyzed the works of prominent Africanists andlocal researchers and concluded
that interest in research in the field ofAfrican-based religions in the Amazon, especially
Candomblé, aroused theinterest of researchers in the region only in the early years of the 21st
century andthat there are still many aspects related to the formation of the field ofin the
Amazon that need to be researched.

! Recebido em 20/07/2025. Aprovado em 15/10/2025.

@ @ Este trabalho esta licenciado sob CC BY. Para visualizar uma copia desta licenga, visite
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



mailto:alan.sales79@gmail.com
mailto:historiadiniz@gmail.com

405
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

Keywords:African-based religions — Candomblé — History teaching.

1.INTRODUCAO

As tradi¢des de matriz africana, nas quais podemos inserir o Candomblé, tradicdo
baseada nos principios filoséficos, cosmologicos e civilizacionais africanos, referem-se a um
conjunto de praticas ancestrais, caracterizadas pelo exercicio da produgado e transmissao, pela
memoria e pela oralidade, de saberes e fazeres relacionadas aos povos que foram trazidos de
diversas regides do continente africano para a América, em um processo de didspora forgada,
durante o trafico transatlantico de pessoas escravizadas, a partir da montagem, pelas poténcias
europeias, de um sofisticado sistema baseado na exploragdao econdmica colonial, no qual essas
populagdes foram inseridas pela via do trabalho compulsorio.

Sobre as tradi¢des religiosas e os elementos que caracterizam as hoje denominadas
populagdes tradicionais de terreiro de Candomblé, existentes no territorio nacional, de acordo
com dados apresentados na cartilha dos Povos e Comunidades Tradicionais de Matriz
Africana, publicada em 2016 pelo Ministério da Cidadania, identifica-se a presenca de trés
grandes grupos: os Bantos, os Fons e o Yorubas. Estes sdo agrupados levando em
consideracdo, além do padrdo linguistico, seus espacos geograficos, seus macros padrdes
culturais, sociais e rituais, € que deram origem as trés grandes nagdes’ do candomblé,
cultuadas em diversas regioes do Brasil: o Angola, o Ketu e o Jeje.

Sobre o termo Banto, de acordo com Yeda Castro (2001, p. 25):

A palavra Banto significa “os homens” ¢ designa todo um grupo linguistico que
ocupa varios territorios na Africa Central, Oriental e Meridional, composto por
véarias linguas e etnias que atualmente se espalham por paises como Angola,
Namibia, Republicas Popular ¢ Democratica do Congo, Zambia, Uganda, Quénia,
Mogambique, Africa do Sul, e outros.

Os candomblés da nagao Angola, segundo Aragado e Conceicao (2021) caracterizam-se
pela estruturacdo de um sistema litargico pautado na preservag¢do de elementos fundamentais
da tradigdo banto como o culto aos Nkissis e ao Muluku (ancestral), através do uso ritual das
linguas kibundo, kikongo e umbundo

Os negros de origem banto foram, em sua maioria, introduzidos nas lavouras do

sudeste brasileiro, porém, ndo se pode desprezar sua importancia na construcao das religides

2 O termo nagdo ¢ utilizado para designar, segundo Dias (2016) a recriacio das identidades étnicas africanas, ndo
de forma politica, mas simbdlica, referencial e nostalgica. DIAS, Jodo Ferreira. Candomblé e a Africa:
Esquecimento e utopia no Candomblé Jeje-nagd. Cadernos de Historia: Belo Horizonte, v. 17, n. 26, 1°
Semestre, 2016.



406
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

afro-brasileiras a partir da Bahia, onde foram fundamentais na criagdo dos chamados
candomblés de Angola e Congo Angola.

Ja os Fons, grupo do qual fazem parte os Jeje, chegaram em nosso pais em meados do
século XVIII, provenientes da Costa das Minas, sendo destinados ao trabalho nas regides

auriferas. Segundo Nicolau Pares (2006, p. 30):

[...] o termo “Jeje” parece ter designado originalmente um grupo étnico minoritario,
provavelmente localizado na area da atual cidade de Porto Novo, e que, aos poucos,
devido ao trafico, passou a incluir uma pluralidade de grupos étnicos localmente
diferenciados. Trata-se, portanto, de uma outra denominagao metaétnica.

No Brasil o termo Jeje ¢ comumente utilizado em referéncia os grupos religiosos de
culto as divindades conhecidas como os voduns. Acerto, a tradi¢do religiosa Jeje no Brasil e
seus correlatos, Jeje-mina, Jeje Mahi, Jeje Savalu, Jeje Mundobi, faz referéncia direta aos
povos Fons ou Fon-gbe, isto ¢, aos falantes da lingua Fon na atual Republica Popular do
Benin (Brasil, 2016). Também foram designados, de acordo com Castro (2001), em algumas
regioes do Brasil pela categoria “mina”, que cultuavam em suas terras de origem divindades
chamadas de voduns e exerceram significativa relevancia na origem do candomblé na Bahia e
do Tambor de Mina no Maranhdo, as quais forneceram instituicdes de modelo organizativo
eclesial.

Temos, em sequéncia, os Yorubas:

Grupo étnico que hoje, na sua grande maioria se concentra na Nigéria, em menor
parte no atual Benin (antigo Daomé) e em sua minoria no Togo e em Gana, todos na
Africa Negra. O grupo étnico yorubas se divide em varios subgrupos tais como: os
Kétu, Oyé, ijésé, Ifé, Ifon, Egbé, Efon, etc. Esses deram origem na didspora a
religido dos Orisi. O termo yoruba aplica-se a um grupo linguistico de varios
milhdes de individuos. Além da linguagem comum os yoruba estdo unidos por uma
mesma cultura e tradigdes de sua origem comum na cidade de I1é-Ife” (Brasil, 2016).

O candomblé com base no pantedo dos orixas, relacionado aos yorubas, foi formado
na Bahia. De acordo com Mattos (2014), foram os candomblés da nag¢ao Ketu, cujos rituais
em devogdo aos seus antepassados, que serviram de exemplo as demais tradigdes que
cultuavam os orixas, ¢ também foram responsaveis pela expansao, para outras regioes do
Brasil, de tradi¢des religiosos como o Xangd de Pernambuco ou o Batuque no Rio Grande do
Sul.

A presenca dessas tradigdes religiosas em todas as regides do pais marcou
decisivamente a constituicdo de um verdadeiro mosaico de culturas, compreendidas como um
conjunto de praticas repletas de significado, desenvolvidas por grupos sociais africanos, cuja

dindmica de reprodugdo pode ser compreendida na diversidade de comunidades tradicionais,



407
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

originadas das multiplas formas de organizagdo social e ritualisticas religiosas presentes até

os dias atuais, tantos nos grandes centros urbanos quantos nas comunidades rurais.

2. A AFIRMACAO DO CAMPO DE PESQUISA DAS RELIGIOES
AFROBRASILEIRAS

A inser¢do das tradi¢oes religiosas de matriz africana ao contexto social brasileiro
apods o processo de abolicao da escravidao passou a ser alvo de interesse de pesquisadores. De
acordo com Gabriel Banaggia® os estudos sobre as religides de matriz africana, iniciados no
final do século XIX, surgiram no interior do campo denominado “estudos sobre a questao do
negro no Brasil”. Esse campo passara a ser chamado, mais adiante, de “estudos culturais”,
cujo interesse centrard nos aspectos relacionados as manifestagdes culturais das populagdes
negras no Brasil, dentre elas o Candombl¢, influenciado pelo trabalho do médico-legista
Raimundo Nina Rodrigues (1862-1906).

Nina Rodrigues foi precursor em diversas areas. Foi pioneiro, no Brasil, na medicina
legal, na antropologia, na etnologia, mas foi nas ciéncias sociais que suas ideias tiveram maior
repercussdo. Nina Rodrigues elaborou um conjunto de categorias para analisar, a partir de
rigido critério cientifico, uma temadtica sobre a qual seus pares ndo haviam detidamente se
pronunciado até entdo: as religides de matriz africana, especialmente o Candomblé, na Bahia
do final do século XIX.

Seus estudos, profundamente marcados por uma visdo médico-bioldgica, resultado da
influéncia da antropologia criminal italiana — sua principal referéncia foi Cesare Lombroso
(1835-1909) — tinha como trago principal a sintese de que, do ponto de vista comportamental,
negros e mesticos eram propensos a degenerescéncia e a criminalidade. Porém, mesmo
simpatico a teses posteriormente consideradas racistas — ndo se pode dissociar suas
influéncias teéricas do momento histérico em que desenvolveu seus estudos, propicio a
determinismos de natureza diversa: racial, biologico e social — ¢ indiscutivel a sua
contribuicdo metodologica para a constituicdo do campo de pesquisa sobre as religides
afro-brasileiras, como afirma Roger Bastide (1961, p. 8):

Apesar de todas essas falhas, as obras de Nina Rodrigues, ainda agora, ndo deixam

de ser as melhores publicagdes sobre o assunto, primeiro porque seus informantes
pertenciam ao candomblé mais tradicional, mais puramente africano de sua época, o

3 Prof. Dr. Gabriel Banaggia (PPGAS/MN/UFRJ) Aula: Os estudos sobre religides de matriz africana no Brasil:
tradi¢des académicas e etnologias. Aula ministrada no Curso de Extensdo: “O fendémeno religioso a luz da
antropologia” https://www.youtube.com/watch?v=-nRPAoYjhyw&t=2275s, autor de: As forcas do Jaré: religido
de matriz africana da Chapada Diamantina


https://www.youtube.com/watch?v=-nRPAoYjhyw&t=2275s

408
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

Candomblé do Gantois; depois, porque suas descri¢cdes do culto, das hierarquias
sacerdotais, das representagdes coletivas do grupo negro, sdo fieis e sempre validas.
Sdo sem duvidas livros incompletos, mas, naquilo que descrevem, livros seguros.

De seus trabalhos publicados sobre as religides de matriz africana, duas obras
ganharam grande destaque no Brasil: “O Animismo Fetichista dos Negros Baianos” (1900) e
“Os Africanos no Brasil”, publicagdo postuma de 1932. Analisaremos alguns aspectos
considerados centrais da obra pioneira dos estudos sobre essas religides: “O Animismo

Fetichista dos Negros Baianos”, que nas palavras de Vagner Gongalves ¢:

[...] obra de indubitavel contetido racista [...] acabou servindo de marco ou modelo
obrigatorio de interlocuc@o aos novos textos que se seguiram a ela, definindo por sua
influéncia os temas recorrentes dos chamados estudos antropologicos dos chamados
afro-brasileiros (Silva, 1995, p.35).

Publicado originalmente na Revista Brazileira entre os anos de 1896 e 1897, em quatro
capitulos diferentes, posteriormente, em 1900, os textos foram reunidos, traduzidos para o
francés e publicados sob o titulo L’animisme fétichiste de négres de Bahia, ¢ sem duvida o
texto inaugural e que estabelece um certo modelo de estudos relacionados as manifestacdes
culturais das populag¢des negras no Brasil, em especial as suas tradi¢des religiosas. Segundo
Ferret (2006), muito embora ultrapassada em algumas de suas premissas, a obra ainda
preserva aspectos relevantes referentes a sua “metodologia de pesquisa, a mitologia, a liturgia
e a arte” vivenciadas no universo cosmologico das manifestacdes da religiosidade dos negros
baianos.

E importante pontuar que o autor, bem como outros intelectuais brasileiros que o
sucederam na tarefa de aprofundar seus estudos, debrugaram-se com mais interesse nos
estudos da cultura e da religiosidade dos negros Jeje-Nago, em especial os yorubas. Rodrigues
dedicou-se, com base nos relatos de seus informantes, a observagao das praticas litirgicas
realizadas no “Il€ Iya Omi Ax¢é Iyamasse”, conhecido como Gantois, um dos mais tradicionais
terreiros de Candomblé da Bahia. Segundo o préprio Rodrigues (2021, p. 18): “Na Bahia, a
religido dos jorubanos ¢ sem duvida muito mais importante, ja pela generalizagdo a quase
todos os africanos, ja pela adesdo dos crioulos e mesticos, ja pela forma ruidosa de seu culto
externo”.

Neste sentido, podemos observar uma dualidade encontrada nessa obra. Embora a
sintese do seu pensamento, caracterizava as religides afro-brasileiras como “patoldgica,
atrasada e incapazes de manipular as elevadas abstragdes exigidas pelas religides

monoteistas” (Silva, 1995, p. 35), Rodrigues considerava haver um certo grau de



409
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

complexidade na mitologia dos yorubas em contraposi¢ao ao “fetichismo muito mais simples
e rudimentar dos bantos” (Nogueira, 2021).

Portanto, nos parece nitida a ideia de que, para Nina Rodrigues ndo sdo todos os
negros africanos portadores de determinadas incapacidades religiosas. No caso das religioes
praticadas pelos negros de origem Banto, tais incapacidades estavam diretamente associadas a
misturas, a fusdes de certas mitologias africanas com rituais catélicos e espiritas, que, como
resultado, produziam certa deturpacdo das tradi¢des religiosas provocando degenerescéncias
em suas praticas religiosas. Vagner Gongalves da Silva (1995, p. 35) assim sintetiza a questao:

Da mesma forma [Nina Rodrigues] distingue os Candomblés fundados ou
frequentados por negros africanos dos candomblés nacionais dos “negros da terra”
(crioulos e mulatos), mostrando que nos primeiros haveria uma “justaposi¢do” das
ideias catolicas e fetichistas o que garantiria a pureza primitiva das mitologias

africanas, enquanto nos segundos uma fusdo de crengas resultaria num
abastardamento das praticas.

J4 no caso das tradi¢des religiosas dos negros yorubds, a complexa hierarquia da
organizagdo de sua mitologia residia de forma primordial na manuten¢do de um africanismo
puro em seu sistema de crengas e rituais. Em outras palavras, para Rodrigues, os sistemas
religiosos Jeje-Nagd mantiveram-se na medida em que esses povos ndo introjetaram em seus
cultos elementos primordiais de outros sistemas religiosos presentes no contexto social ao
qual essas religides passaram a ter inser¢ao cada vez mais aberta.

Muito embora as geragdes atuais considerem este estudioso, de acordo com Serafim
(2009) “um tedrico racista”, na mesma linha segue Schwarcz (2007) ao comentar sobre “a
maldicdo que recaiu sobre o autor”, em referéncia as criticas as teses racialistas, presentes
principalmente nos seus estudos sobre criminalidade, ndo se pode desconsiderar a imensa
contribuicdo teodrica e metodoldgica de seu trabalho para os estudos sobre o negro, sua cultura
e religiosidade no Brasil. Sua obra exerceu enorme influéncia nas futuras geragdes de
estudiosos que, municiados de seus métodos e técnicas de pesquisa, ampliaram os horizontes
de suas investigacdes e produziram inumeros estudos que ainda hoje sdo referéncias para
novos pesquisadores.

Outro autor cuja obra ¢ considerada fundamental para os estudos abordados nessa
pesquisa ¢ o também médico-legista Arthur Ramos (1903-1949). Ramos ¢ considerado o
principal seguidor das ideias de Nina Rodrigues e também o antropo6logo brasileiro de sua
geracdo a alcangar maior destaque internacional. Em suas obras, a tematica das religides de
matriz africana tem importancia central, inaugurando, assim, uma nova fase nos estudos deste

campo.



410
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

Ramos formou-se na Faculdade de Medicina da Bahia, onde defendeu a tese Primitivo
e Loucura, influenciado pelos estudos de Freud (1856-1939) e Lucien Lévy-Bruhl
(1857-1939), mas foi como antropdlogo que conquistou maior proeminéncia. Sua associagao
teorica a antropologia cultural norte-americana encontrou em Melville Herskovits
(1895-1963) uma grande referéncia, o que o levou a divergir, em algumas concepgdes de seu

antecessor, como podemos observar no fragmento do texto de Mdnica Santos (2018, p. 98):

Arthur Ramos elaborou uma leitura culturalista da etnia negra, apropriando-se do
conceito de base psicanalitica, em sua fase inicial de pesquisa, e depois da
antropologia. Em seus escritos defendeu a tese de que o negro ndo deveria ser
concebido como raga degenerada, como afirmavam as ciéncias racistas. [...] o autor
alertou para que ndo se interpretassem problemas sociais ou culturais como
problemas genéticos ou biologicos. Assim, ele buscou, naquela geracdo de
intelectuais, esbocar uma reflexdo sobre a cultura negra a fim solucionar os
problemas sociais antes atribuidos as “racas” e desloca-los para o ambito social.

De acordo com Santos (2018), basecado em suas concepgdes psicanaliticas e
influenciados por um conjunto de conceitos associados a essa ciéncia, Ramos defendia a ideia
de que a questao do atraso em relagdao aos negros e sua cultura nao estava relacionado com a
questdo da raga e sim a questdes psicologicas, vinculada a um pretenso cultivo, por parte da
etnia negra, de um pensamento magico e pré-légico, como podemos concluir na passagem a
seguir:

Essas representagdes coletivas existem em qualquer tipo social atrasado em cultura.
E uma consequéncia do pensamento magico e pré-1dgico, independente da questdo
antropologico-racial, porque podem surgir em outras condi¢des € em qualquer grupo

étnico. [...] Esses conceitos de “primitivo” de “arcaico” sdo puramente psicologicos
e nada tem a ver com a questao da inferioridade racial (Ramos, 1940, p. 32).

Em “O negro brasileiro: etnologia religiosa e psicanalise”, publicado originalmente em
1934, Ramos retoma, com maior profundidade alguns elementos presentes na obra de Nina
Rodrigues. O livro ¢ estruturado em duas partes, sendo a primeira destinada ao registro de
fatos a partir de critérios etnograficos e, a segunda, reservada a interpretagdo etnologica dos
dados apresentados.

Na primeira parte do livro, Ramos empreende abordagens referentes a liturgia e a
religiosidade Jeje-Nago, como podemos observar na passagem que se refere a seriacdo dos
orixas partindo de uma graduacdo mitica. Muito embora observe o autor que, existam classes
genealogicas ja inexistentes entre os negros baianos, Ramos desenvolve seu relato levando em
consideragdo a importancia cultural atribuida a cada orixa, de acordo com suas observagoes

nos terreiros de candomblé na Bahia:



411
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

Xangd é um dos orixas mais poderosos. Na Africa também é conhecido pelo nome
de Xango6-Dzakuta (39) ou Jakuta (o langador de pedras) pela supposicdo que fazem
os negros que ele arroje do céu as pedras meteoricas ou coriscos. Xangd tem um
culto popularissimo entre os negros e mesticos do Brasil, a ponto do seu nome se
estender, em algumas regides do Norte, como em Alagoas ¢ Pernambuco as proprias
cerimdnias fetichistas como synonimo de candomblé ou macumba (Ramos, 1940, p.
44)

O livro foi alvo de muitas criticas, principalmente pelo recorrente uso do método
psicanalitico na analise de dados etnograficos mobilizados em sua pesquisa, porém, o
conhecimento acerca do trabalho de Arthur Ramos ¢ indispensavel a qualquer pesquisador
que se proponha a reconstituir o percurso trilhado pelo campo de pesquisa das religides de
matriz africana no Brasil.

Deslocando o foco de seus estudos para visibilizar outros grupos étnicos que,
igualmente trazidos para o Brasil, por obra da diaspora transatlantica, também foram
responsaveis pela introdugdo de variadas linguas e organizacdes culturais, com contribui¢des
significativas para a institucionalizagdo do candomblé na Bahia, o professor associado no
Departamento de Antropologia da Universidade Federal da Bahia, Luis Nicolau Parés, outra
grande referéncia nos estudos das religides de matriz africana, nos apresenta um estudo sobre
a formacdo da identidade dos povos da nacdo Jeje, da contribuicdo de suas tradi¢cdes para a
institucionalizacdo do Candomblé e algumas caracteristicas peculiares das cerimonias e rituais
praticados por esses povos.

Seu trabalho envolveu pesquisas com fontes primarias dispersas em diversos arquivos
publicos, andlise minuciosa da literatura produzida até o momento em que desenvolveu seus
estudos, buscando compreender questdes referentes aos fluxos diasporicos promovidos pelo
trafico de escravizados da Africa para o Bahia, especialmente envolvendo a regido geogréfica
dos falantes da lingua gbe, as relagdes estabelecidas para a formagdo da etnicidade destes
povos no Brasil e a pesquisa etnografica para a constru¢do da micro historia de dois
tradicionais terreiros de candomblé: o Zoogodo Bogum Malé Hundd, localizado em Salvador
e o Zoogodo Bogum Malé Seja Hundé, localizado na cidade de Cachoeira no Recdncavo
Baiano, fundados por africanos ainda antes do fim de escravidao que se autodeclaravam Jeje.

No livro “A formagdo do Candomblé: historia e ritual Jeje na Bahia”, Parés
empreende esfor¢cos para reconstruir a trajetoria dessa “raiz” da cultura afro-brasileira muito
importante para a formagdo do candomblé e que, até aquele momento, ndo havia sido
estudada de forma aprofundada, como os rituais religiosos yorubds, por exemplo, cujos

estudos ja citamos fartamente ao longo desse trabalho.



412
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

Segundo Couceiro® (2006), os argumentos apresentados por Parés ndo podem ser
compreendidos como uma tentativa de desmerecer a relevancia dos rituais yorubas na
construcdo do Candomblé, mas sim para demonstrar, de forma empirica — documentos que
registram o transporte de africanos da Costa da Mina para a Bahia e em outras fontes que
relatam o envolvimento da policia e das elites politicas com rituais de Candomblé no século
XIX —, a presenga dessas populagdes, particularmente até meados do século XIX e a sua
importancia linguistica e ritual para a formac¢do do Candomblé, como podemos perceber na
seguinte passagem:

Os grupos étnicos africanos classificados como Jeje pertenciam a area denominada
por Parés com “drea dos gbe falantes”, regido setentrional do atual Togo, da
republica do Benin e do sudoeste da Nigéria. Foi entre os grupos que habitavam essa
regido que surgiu o termo “vodum” utilizado para identificar as divindades ou forgas
invisiveis do mundo espiritual. Essa pequena palavra designa uma crenga que
aparece em varios documentos sobre a América portuguesa, sobre o Império do
Brasil e a primeira Reptiblica (Couceiro, 2006, p. 250).

O trecho acima evidencia a formagdo do que o autor chama de “identidade coletiva
Jeje” a partir da importancia atribuida por esses povos aos voduns e na cren¢a do poder que
essas divindades possuem de intervir no mundo material e em suas vidas cotidianas. De
acordo com Bonciani® (2008), Parés destaca trés elementos que serdo determinantes para
compreender a construcdo historica da etnicidade Jeje: a relagdo entre os portos da Bahia e
portos da Africa gbe falante, a referéncia a um determinado territério de moradia comum e
estavel e as semelhangas de seus macros padroes culturais e linguisticos.

Na analise da construcao da identidade étnica desses povos, Parés recorre a etnicidade
de carater situacional, teoria proposta por Barth em contraposi¢do ao carater primordial

referenciada por Weber e Geertz ao afirmar que:

A identidade étnica ndo seria, portanto, um conglomerado de sinais diacriticos fixos
(de origem, parentesco biologico, lingua, religido, mas um processo histdrico,
dindmico em que esses sinais seriam selecionados, (re)elaborados em relagdo de
contraste com o outro (Parés, 2007, p.15)

Para Bonciani, a etnicidade Jeje derivaria do cruzamento dos elementos linguisticos,
relacionados a area gbe falante com a crenga religiosa nas entidades conhecidas como vodum®,

como podemos aferir na seguinte passagem:

4 A formagdo do Candomblé. Cadernos de Campo (Sdo Paulo - 1991), /S. L], v. 15, n. 14-15, p. 250-253,
2006. DOLI: 10.11606/issn.2316-9133.v15114-15p250-253. Disponivel em:
https://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50112. Acesso em: 11 nov. 2023.

> Ver Parés, Nicolau Luis. A Formagdo do Candomblé: histéria e ritual Jeje na Bahia. Campinas: Editora da
Unicamp. 2006. Revista de Histéria, n. 158, (primeiro semestre de 2008), p. 309-314.

6 Palavra de origem Ewe/Fon que significa forca divina, espirito, for¢a espiritual. E usado por esses povos para
designar os deuses ancestrais divinizados.


https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v15i14-15p250-253
https://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50112
https://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50112

413
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

A érea do vodum, praticamente coincide com a area gbe e foi submetida ou sofreu
influéncia do reino do Daomé, a partir do século XVII; Com a consolidacdo e
centralizagdo politica do Daomé houve um processo de miscigenacdo dos povos da
area gbe, assim como a assimilagdo de diversos cultos com a imposi¢do de um
modelo hegemdnico e hierarquico de institui¢do religiosa. Esse processo seria uma
das razdes para a assimilag@o da identidade Jeje como identidade coletiva na Bahia
(Bouciani, 2008, p. 310).

Apos discorrer, nos capitulos iniciais sobre aspectos relacionados a formacao da
etnicidade Jeje desde a Africa até a Bahia, Parés estabelece um precioso debate sobre a
constituicdo das bases de institucionalizagdo do candomblé, que segundo ele tem suas raizes
nas praticas de cura e adivinhacdo onde predominava o calundu. Apropriando-se dos
conceitos de fortuna-infortunio ou ventura-desventura, o autor ird concluir que tais praticas
religiosas, cujos rituais eram de cunho individual e doméstico, objetivavam a prevengao ante
os infortunios e a potencializagdo da boa sorte.

Sem propor o esgotamento do debate sobre os grupos étnicos que formam a identidade
Jeje no Brasil, Parés abre caminhos para novas pesquisas demonstrando ser o campo das
religides de matriz africana um campo polissémico do ponto de vista das possibilidades de
recortes tematicos e interdisciplinar do ponto de vistas do interesse que pode despertar em

novos pesquisadores filiados as mais diversas areas do conhecimento.

3.0 CAMPO DE PESQUISA AFRO-RELIGIOSO NA AMAZONIA

Reconstituir a presenca do Candomblé na Amazonia poderia traduzir-se em tarefa das
menos complexas, pois como registra a histdria, a inser¢do de negros escravizados na regiao,
os mesmos que deram origem a esse sistema religioso na Bahia, em Pernambuco e em outros
Estados em que foram realizadas pesquisas que resultaram em trabalhos pioneiros no campo
de estudos sobre as religides de matriz africana, remonta os tempos coloniais, particularmente
a partir do século XVII, inicio da colonizacdo da regido, de acordo com Silva e Ferreira
(2015), como consequéncia da implementagdo da politica pombalina de modernizagao estatal
lusitana, que pretendeu atingir niveis mais elevados de desenvolvimento econdmico, entre
outras medidas, e criou a Companhia de Comércio do Grao-Pard, responsavel pela introdugao
de escravos africanos na regido amazonica.

Porém, a realidade aponta para o sentido oposto. De um lado temos um lapso temporal
entre a chagada dos negros na Amazonia e os relatos sobre a presenca de suas manifestagdes
religiosas, como aponta Campelo e Luca (2007) e Silva e Ferreira (2015), por outro lado,

temos o obscurecimento dos relatos de tais praticas, como afirmam Araugjo e Teixeira (2020).



414
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

Essa lacuna pode ser explicada segundo as pesquisadoras paraenses Marilu Campelo e
Taissa de Luca, recorrendo ao trabalho de Anaiza Vergolino’, que atribuiu ao processo de
dispersao dessas populagdes negras no territério amazonico a inviabilidade de possiveis trocas
simbolicas que poderiam instrumentalizar certo grau de conscientizacdo para determinados
interesses comuns a coletividade. Um reflexo disso ¢ a total inexisténcia dos registros da
fundagao de terreiros no Para, anteriores ao século XIX.
No mesmo sentido da afirma¢ao dos rondonienses, Wilma Inés Franga Aratjo e Marco
Antonio Domingues Teixeira, sugere Daniela Cordovil dos Santos (2012, p. 61):
[..] uma investigagdo mais aprofundada a respeito das praticas de religiosidade
popular da Belle Epoque paraense, remete a tradi¢des sincréticas onde o elemento

amerindio chamou muito mais a atengdo dos literatos e jornalistas, que os
documentaram do que qualquer vestigio da sabedoria africana.

Santos (2012), amparada nas pesquisas de Aldrin Moura de Figueiredo®, relata que no
referido periodo categorias como “pajé” e “feiticeiro” eram mais recorrentemente empregadas
pela imprensa local que “terreiro” ou “pai-de-santo”, assim como, do ponto de vista da
composi¢ao étnica, esses individuos eram mais frequentemente associados a nordestinos
empobrecidos que migraram para o Pard, que necessariamente negros africanos.

Essas duas possibilidades reforgaram, durante muitos anos o que Luca e Perdigdo
(2021) chamaram de “mito da Amazodnia indigena”, que habitou a mente dos africanistas de
projecdo nacional, que segundo as autoras, nao buscaram desenvolver pesquisas aprofundadas
sobre o campo na regido, limitando-se a reportar de maneira vaga a existéncia de cultos como
Batuque®’ e Babagué como narrado em suas pesquisas, mas que, tais cultos haviam sucumbido
a toda sorte de influéncia das tradigdes amerindias, como a pajelanga, ndo despertando
interesse desses intelectuais que priorizaram, naquele momento, estudos em regides onde as
manifestagdes da religiosidade negra haviam preservado um maior grau de pureza em seus

rituais, como ja expusemos no primeiro topico deste texto.

7 Professora da UFPA, referéncia em pesquisas sobre religides de matriz africana na regido amazonica, tendo
publicado diversos trabalhos cientificos sobre o Tambor de Mina no Para, dentre eles sua dissertagdo de
mestrado “O Tambor das flores: uma analise da Federag@o Espirita Umbandista e dos Cultos Afro-Brasileiros do
Para (1965-1975)”, defendida em 1976.

8 Mestre e Doutor em Historia pela Unicamp, autor da dissertacio: A Cidade dos encantados: pajelancas,
feiticarias e religides de matriz africana na Amazonia. A constitui¢do de um campo de estudos, 1870-1950,
defendida em 1996.

° O termo ndo se refere a designacdo do candomblé em determinadas regides como o Rio grande do Sul, por
exemplo, mas a forma como, durante muitos anos, pesquisadores se referiam a religido hoje conhecida como
Mina. Ver em: CAMPELO, Marilu Marcia; LUCA, Taissa Tavernard. As duas africanidades estabelecidas no
Para. Revista Aulas, UNICAMP, Dossié Religido, n. 4, 2007.



415
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

De acordo com Luca e Campelo (2007) sera somente na virada do século XX para o
século XXI, mais exatamente com trabalhos da professora Marilu Campelo, que os estudos
sobre a nova vertente religiosa inserida no contexto do campo afro-religioso paraense serdo
mais profundamente observados e ganhara certa notoriedade académica. No Artigo “As duas
africanidades estabelecidas no Para”, de Marilu Marcia Campelo e Taissa Tavernard Luca, nos

¢ apresentado dois movimentos que intermediaram a inser¢ao do Candomblé no Para:

O primeiro foi a iniciativa pessoal de alguns paraenses (ja iniciados na Umbanda ou
na Mina) que foram a Salvador ‘fazer o santo’ e, o segundo, foi a importagdo de
‘pais e mdes-de-santo’ que viram para a regido iniciar ‘filhos’ e acabaram
instalando-se na cidade e fazendo parte da memoria africana na regiao (Campelo;
Luca, 2007, p. 19).

Segundo as autoras a historia do Candomblé no Pard se confunde com a histéria de
vida desses personagens, que sao em sua grande maioria os ex-umbandistas e 0s ex-mineiros,
que se converteram a nova vertente afro-religiosa, e também daqueles que vieram da Bahia e
se estabeleceram em terras paraenses, trazendo seus saberes e contribuindo para a
institucionalizagdo do Candomblé, religido pautada na complexidade dos seus ritos e
cerimonias e na rigidez de sua organizagao hierarquica.

As autoras ndo se eximiram de dar certa énfase aos conflitos e tensdes que se
formaram dentro do campo afro-religioso paraense, a medida em que o Candomblé se
institucionaliza. Esses conflitos estao relacionados, por um lado, a busca pela preservacao da
pureza das préticas ritualisticas, nos moldes dos rituais praticados em Salvador, por outro lado
na simbiose das praticas religiosas das duas africanidades presentes no Para, resultando no
que chamam de “minomblé”, o que demonstra que a inser¢do do candomblé no campo
afro-religioso paraense ndo ocorreu de forma harmoniosa.

Ja os estudos sobre as religides de matriz africana no Amapa ndo fogem a regra do
que j4 analisamos anteriormente. E fato que, olhando para a regiio Amazonica, esse processo
ocorreu por diversos fatores, que vao desde as dificuldades impostas pelas condig¢des
demograficas e espaciais da regido, pela maior difusdo das praticas da religiosidade
associadas aos grupos étnicos originais, sobretudo a pajelanga e pelo enorme desinteresse por
parte dos intelectuais em desenvolver estudos mais aprofundados sobre a presenca de rituais e

cerimonias religiosas dos negros presentes na regido.

Passado o tempo da chegada dessas manifestagdes da religiosidade negra no Amapa,
seus estudos pouco despertaram interesse dos pesquisadores locais que sempre deram mais

importancia aquelas que sdo consideradas as duas maiores manifestagdes da cultura local



416
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

identificada etnicamente ao negro, o Marabaixo e o Batuque, cuja historia e relevancia para a
formagdo da identidade do povo amapaense foi escrita por pesquisadores como Piedade
Videira' (2009), Fernando Canto'' (1998; 2017) e Rostan Martins'? (2016), todos vinculados
a Universidade Federal do Amapa .

Ja o candomblé¢, que se instalou no Amapé aproximadamente quatro décadas depois da
Umbanda e do Tambor de Mina, a partir dos anos 1980, quando sacerdotes de outros Estados
se instalaram no Amapa ou se dirigiram ao Estado para iniciar filhos de santo e dar-lhes
obrigagdo, s6 chamou a atencdo de pesquisadores apos a virada para o século XXI, quando
Decleoma Lobato Pereira desenvolveu estudos na cidade de Macapa para elaborar uma
dissertacao de mestrado intitulada “O Candomblé no Amapa: historia, memoria, imigragao e
hibridismo cultural”. Esse trabalho continua sendo, até os dias atuais, a principal referéncia
dos estudos sobre o candomblé no Amapa, e justamente por esse fato, faremos algumas
reflexdes sobre esse importante trabalho, pioneiro no campo dos estudos das religides de
matriz africana no Amapa.

De acordo com Pereira (2008) o intuito de sua pesquisa tendo como temadtica o
candomblé ¢ refletir sobre a pertinéncia dos estudos relacionados a imigra¢ao cultural e as
alteragdes provocadas pela instalagdo de um novo sistema cultural em uma sociedade em
processo de transformacao. De acordo com a autora essas alteragdes provocam o surgimento
de culturas hibridas, analisadas a luz do conceito de hibridizacdo de Canclini®,
compreendidas como “processos socios culturais nas quais estruturas ou praticas discretas que
existiam de forma separadas se combinam para gerar novas estruturas, objetos ou praticas”.

Para tal empreitada, a autora ird analisar, utilizando métodos da historia e da
antropologia, aspectos relacionados ao processo de constitui¢do historica desse novo sistema
cultural (religioso), a reconfiguracdo que sua instalacdo provocou na comunidade religiosa
amapaense — creio que o sentido seja o mesmo que campo religioso, utilizado por Luca e
Perdigdo (2021) — e os conflitos que se estabelecem no contexto de afirmagdo dessa nova

identidade religiosa.

19 Ver VIDEIRA, Piedade Lino. Marabaixo, dan¢a afrodescendente: significando a identidade étnica do negro
amapaense. Fortaleza: Edi¢des UFC, 2009

"' Ver CANTO, Fernando. Agua benta e o diabo. 2. ed. Macapa: FUNDECAP, 1998 & CANTO, Fernando. O
Marabaixo através do tempo. Macapa: Printgraf, 2017

12 Ver MARTINS, Rostan. Aonde tu vai, rapaz, por esse caminho sozinho? Comunicagdo e semidtica no
Marabaixo. Sao Paulo: Scortecci Editora, 2016.

' Ver GARCIA CANCLINI, Nelson. Culturas hibridas: Estratégias para entrar e sair da modernidade. 4. ed.
Sdo Paulo: Editora da Universidade de Sao Paulo, 2006.



417
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

Nao iremos nos ater a andlise da totalidade da dissertagdo de Pereira, apenas aos
recortes que interessam a essa pesquisa, presentes especialmente no Capitulo I, denominado
“A comunidade candomblecista do Amapa: histdria e particularidades”.

Nesse capitulo, especificamente no terceiro topico, intitulado “O Candomblé no
Amapa: um breve historico”, Pereira (2008) faz um breve relato histérico da instalacdo do
Candomblé em Macapa com a abertura do primeiro terreiro, Abassa da Oxum Apara,
instituido pelo Tata de Inkissi Omizague, o senhor Salvino de Jesus dos Santos, oriundo da
cidade de Belém, que ja frequentava Macapa realizando “trabalhos” na Mina desde o inicio
dos anos 1980, ainda ndo iniciado nas tradigdes do candomblé, o que veio a acontecer em

1982. Segundo Pereira (2008, p. 53):

Apo6s um ano de feitura recebeu cuia-de-axé. Com o grau de Tata de Inkissi pai
Salvino passou a cultuar o Angola em Macapa, em uma casa de Mina Nagd que
abrira como filia da casa que mantém em Belém do Para e que funcionou no inicio
na rua Leopoldo Machado, 644 com a denominagdo Abassa da Oxum Apara. No dia
31 de agosto de 1986 teve inicio o processo de formag@o do primeiro filho de santo
do terreiro, Luiz da Silva Mota [...] que recebeu a djina de Okeazuni. Em 1987
ocorrei a feitura do primeiro ogan feito no Amapa, ligado ao 11é¢ da Oxum, Fernando
Baena, Otumutum, realizada pelo conhecido Babalorixa de Belém, paia Astianax
Gomes Barreiro, Angorocivi, conhecido como Prego, um dos pioneiros do
Candomblé em Belém do Para.

Na medida em que se desenvolvem as praticas do Candomblé¢ liderado em Macapa por
pai Salvino, vai ficando evidente a razdo pela qual a autora optou por analisar seu objeto de
pesquisa pela lente do conceito de hibridizagao, de acordo com relato seguinte: “Nesse ano de
1989 outros dois fatos importantes aconteceram: a transferéncia do terreiro para um outro
espago, no endereco que ocupa atualmente; e a mudanca do nome para /lé Axé da Oxum
Apara” (Ferreira, 2008, p. 53). Observa-se claramente que a nova denominagdo do terreiro
inscrita em lingua yorubds, contrasta com a nag@o na qual pai Salvino foi iniciado.

Em 2007, apos pagar obrigacdo com Pai Paulinho de Salvador, vinculado a Raiz
Tumba Jungara, Pai Salvino resolve, segundo Pereira, assumir definitivamente suas antigas
raizes no Angola e modificar rituais e terminologias, o que reflete novamente na mudanga do
nome do seu terreiro, que hoje se chama Unzo Lunda Kissimbi Jungara.

As tradigoes religiosas yorubas comegam a ser praticadas em Macapa no ano de 1992,
quando, iniciado pela sacerdotisa paraense Consola¢ao Cabral, conhecida na tradi¢do como
Oya Jokoloci, o odontdlogo e oficial da reserva do exército brasileiro, Marco José Ribeiro dos
Santos, ou simplesmente Pai Marcos, como ¢ conhecido em todo Estado, funda o //é Axé Ibi
Olufonnin, ap6s receber cuia-de-ax¢é em 1993, concedida pelo sacerdote baiano Edson Viegas,

conhecido na comunidade religiosa como Kamugi. A partir de entdo, Odé Olufonnin (orunko



418
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

de Marco José), passarad a iniciar seus filhos e filhas-de-santo, a promover a divulgacdo e a
preservacao da cultura religiosa yoruba da nacao Ketu no Estado do Amapa, tornando-se uma
das maiores liderangas do Candomblé no Estado do Amapa.

No quarto tépico do primeiro capitulo, intitulado “Comunidade candomblecista:
dindmicas de interagdo interna e externa”, Pereira (2008) analisa a constituicdo da
comunidade afro-religiosa em Macapa a partir da instalacdo dos terreiros espalhados por
varios bairros da cidade de Macapa. De acordo com a autora, no momento em que realizava
suas pesquisas, existiam 20 terreiros instalados em Macap4, segundo ela, a maioria praticantes
dos rituais da nacao Ketu, o que segundo a autora:

Embora bastante contestada e criticada por muitos pesquisadores, a concepcao da
superioridade nag6 ainda esta muito presente nas falas dos candomblecistas de Ketu,
quando afirmam que um sacerdote dessa nag@o pode iniciar adeptos nessa e nas

demais nagdes, como o Jeje e o Angola, o contrario ndo ¢ possivel. (Pereira, 2008, p.
56).

Tal afirmacdo ¢ contestada por Pereira, que cita exemplo de um sacerdote Jeje que
havia iniciado filhos de santo tanto no Jeje quanto no Keto, caso idéntico ao relatado por Luca
e Perdigdo (2021), o que me faz pensar tratar-se do mesmo sacerdote, Cicero Fernandes de
Aratijo. A autora também cita casos em que iniciados mudam de sacerdote, adotando a
vertente religiosa praticada pelo sacerdote escolhido para realizar suas obrigagdes, num
processo de circularidade entre as trés vertentes existente no Amapd, o que lhe permitiu

elaborar o quadro a seguir:

Figura 01 - Quadro de filiagdo Candomblé Amapa

Nome Nagdo de Sacerdote Nagao atual | Sacerdote Nagao
Iniciagdo
Salvino Angola Jodo Angola Paulo de Lemba Angola
Pinheiro
Armand | Angola Evandro Angola Pretende dar Ketu
obrigagdo com o
pai Bira de
Salvador
Dardeg Angola Kitala Angola Kitala Angola
Mugongo
Marcos Ketu Jokolosi Ketu Walmir Ketu
Tombal Angola Armando Ketu Marcos Ketu
a
Odesimi | Angola Salvino Ketu Stela Ketu
Nina Ketu Odesimi Jeje Jokolosi Jeje




419
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

Katia Angola Marcos Angola Marcos Ketu

Shirley Ketu Marcos Jeje Sem Jeje
sacerdote’

Cléaudio Angola Jussara Ketu Jussara Ketu

Fonte: PEREIRA, Decleoma Lobato, 2008.

Como se pode presumir, a configuracdo atual da comunidade afro-religiosa do
Candomblé em Macapé se reconfigurou desde a defesa da dissertacdo de Pereira. O Ketu se
consolidou como a vertente que mais atrai adeptos, tanto de outras religides com a Umbanda e
o Tambor de Mina, como iniciados de outras vertentes que passam a dar suas obrigacdes nas
aguas do Ketu, quase sempre se vinculando ao Ilé Axé Ibi Olufonnin, sob a lideranca de pai
Marcos.

Num esfor¢o de atualizar as informagdes propostas por Ferreira em 2008 sobre a
configuragdo da comunidade candomblecista em Macapa, podemos assim defini-la, usando
como critério apenas as casas abertas em funcionamento na atualidade, seus dirigentes e suas
nacdes com acréscimo das informagdes que possuimos sobre suas linhagens: Pai Salvino, Tata
Omizangue, dirigente do Terreiro Unzo Luanda Kissimbi Jungara, (4ngola), iniciado por Jodo
Pinheiro e atualiza suas obriga¢des com Paulo de Lemb4, baiano; Pai Marcos, Babalorixa Odé
Olufonnin, dirigente do Terreiro I1é Axé Ibi Olufonnin, (Ketu), iniciado por Oyé Jokoloci,
tomou cuia com Kamugi e atualiza suas obrigagdes com Pai Walmir, paraense; Mae Joana,
Yalorixa dirigente do I1€ Asé Omin Odo/Terreiro da Caboca Jurema (Kefu) iniciada pela Mae
Adérica (ja falecida, havia sido iniciada por Lidio Mascarenhas), atualiza suas obrigacdes
com Pai Cosminho, baiano; Pai José, Babalorixd Odé Simin, dirigente do Ilé Axé Odé
Akueran (Ketu), iniciado por Pai Salvino, pagou obrigacdes com Mae Stela (ja falecida),
atualmente ndo ha informagdes sobre quem atualiza suas obrigagdes; Pai Dardeg Jr, Tata
Kassumangg, dirigente do Abassa Gunzo Nzinga Lunbondo — Goméia Neta (4ngola),
iniciado por Kitala Mungongo (ja felecida), atualmente ndo hé informagdes sobre quem
atualiza suas obrigacdes; Mae Katia Cilene, Mametu Guaiungg, dirigente do Terreiro de Mina
Nagd Sao Lazaro (Angola), foi iniciada por pai Marcos tomou kinjingo e atualiza suas
obrigacdes com o mesmo sacerdote; Pai Alexandre, Babalorixd Vanjuré, dirigente do
Rundembo N’inkici Avanju Kayango, (Ketu) iniciou com o Pai Bamboronin (ja falecido,
iniciado por Pai Rozalvo), tomou cuia-de-axé e atualiza suas obrigacdes com pai Marcos; Pai
Luizinho “Osun, Babalorixa Oromilewa Bongogi, dirigente do Igba Asé Oloroke D’Osun

Emym (Efon), iniciado por Oya Kendala (Efon) com que tomou todas as obrigagdes até o



420
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

falecimento do seu babalorixd, atualiza suas obrigagdes com Mae Maria de Xangd do Asé
Oloroke Pantanal (Efon); Pai Carlos, Babalorixa Tojalona, dirigente do I1€ As¢ Ny Ogum Toja
Lonaa (Ketu), iniciado por mae Adérica (ja falecida), tomou cuia-de-ax¢é e atualiza suas
obrigacdes com Pai Marcos; Mae Josy, Yalorixd Alaremin, dirigente do 11€ Asé Funfun Baba
Alaremin (Kefu), Iniciada por Oya Jokoloci, tomou cuia-de-axé e atualiza suas obrigagdes
com Pai Marcos; Pai Rogério Arrelias, Babalorixa Odé Nilejemin, dirigente do I1€ Asé Odé
Nilejemin (Ketu), foi iniciado por Pai Armando (j& falecido, que havia sido Iniciado por
Evandro), pegou cargo com Oya Jokoloci, tomou cuia-de-ax¢é e atualiza suas obriga¢cdes com
Pai Marcos; Pai Jos¢ Raimundo, Babalorixd Babdakaibi, dirigente do [1é Asé Toju Funfun
Baba Ké Ibi (Ketu), foi iniciado, tomou cuia-de-axé e atualiza suas obrigagdes com pai
Marcos; Pai Robson, Hungbono Keleju, lider do Xwe Ace Sohun ADAN (Jeje), iniciou com
mae Adérica (ja falecida), tomou cuia-de-ax¢é com Pai Marcos e atualiza suas obrigagcdes com
Pai Carlinho, baiano; Pai Marcilio, Babalorixd Ogba Jhadilé, dirigente do 11¢ Asé Ogba Ayra
Jhadilé (Ketu), foi iniciado, tomou cuia-de-axé e atualiza suas obrigagdes com Pai Marcos;
Pai Joel, Babalorixd Ajhakord, dirigente do [1€ As¢ Omo Ogum Ajhé Ajhd (Ketu), foi
iniciado, tomou cuia-de-ax¢ e atualiza obrigagdes com Pai Marcos; Mae Carmen Sheila,
Yalorixa Fundegilé, dirigente do 1€ D’ase Ig’balé Fundegil€ (Ketu), foi iniciada por mae Nina
(iniciada por Pai José e tomou cuia-de-axé por Oya Jokoloci), atualiza suas obrigagdes com
Pai Danguegi, Paraense; Pai Augusto, Babalorixd Arominile, dirigente do Ilé Asé Akofa
Ologunede Arominile (Kefu), iniciado por Pai Robson, tomou cuia-de-axé com Pai Willian
Santos, Oba Falaya, (filho de Pai Walmir) e atualiza suas obrigagcdes com pai Marcos; Pai
Kayo Rocha, Babalorixd Omin Aldade, dirigente do I1€ As€¢ Omin Alda¢ (Ketu), foi iniciado
por pai Danguegi, tomou cuia-de-axé com Pai Reginaldo Oya Massokwé, (filho de Pai
Marcos) e atualiza suas obrigacdes com pai Reginaldo; Mae Daniele Barriga, Yalorixa,
dirigente do Xweé Ace Na Djorun (Jeje), foi iniciada por Mae Adérica, tomou cuia e atualiza
suas obrigacdoes com pai Robson Keleju; Pai Jodo Loureiro, Babalorixd Ogba Odoyan,
dirigente do Ilé Asé Ayra Oba Donyan (Ketu), foi iniciado, tomou cuia-de axé e atualiza suas
obrigacdes com Pai Marcos; Pai Vitor Ledo, Babalorix4d Ojoridan, dirigente do Ilé Asé Dara
Dara Awo Ojoridan (Ketu), foi iniciado, tomou cuai-de-ax¢ e atualiza suas obrigagcdes com
Pai Marcos.

No espaco temporal, entre a defesa da dissertacao de Pereira (2008) e 0 momento em
que desenvolvo esse trabalho observamos que cinco terreiros de Candomblé encerraram suas

atividades religiosas na capital do Amapa, sao eles: o I1€ Oju D’oxossi, de pai Claudio, que



421
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

mudou-se de Macapa para o Rio de Janeiro; O Funderé de la Ejaridé, liderado por Mae Nina,
convertida ao protestantismo; o Terreiro de mae Shirley, que faleceu; o Terreiro de Tata
Tambalajo e o Abassa de Assé Mutalajunsa, liderado por Pai Armando, Tata Taocy, falecido

durante a pandemia de covid-19, no ano de 2020.

4. CONSIDERACOES FINAIS

Ao concluirmos este texto, pudemos analisar como esse conjunto de tradi¢cdes de
origem africana se estabeleceram em diversas regides do Brasil e criaram redes de relagdes
que foram fundamentais para a ressignificacao de suas praticas religiosas, para a formagao de
suas multiplas identidades e como o surgimento de determinados conflitos internos
contribuiram para a consolidagao do sistema religioso do Candomblé em todo pais.

A cada periodo, cada autor pesquisado buscou analisar o legado dessas populagoes,
partindo de um conjunto de teorias, que a seu tempo, buscavam compreender as dindmicas
relacionais que estruturaram suas identidades étnicas, suas vinculagdes com o territorio em
que se estabeleceram, os construtos sociais necessarios para a reafirmagao de suas vivéncias e
os mecanismos de preservacdo de seus cultos e tradi¢des religiosas.

As experiéncias relacionadas a institucionalizacdo do candomblé apresentaram
contextos plurais onde uma diversidade de matrizes se encontrou, ora servido de referencial
onde uma se apropria de elementos rituais da outra, ora em conflitos por legitimidade ou por
monopolio da influéncia dentro do campo religioso, ocasionando uma circularidade de
crengas, simbolos e tradicdes que se sobressairam as grandes adversidades e se enraizaram no
contexto social de Norte a Sul do Brasil.

Porém, ¢ sempre importante chamar a ateng¢do para a necessidade de analisar essas
tradicdes religiosas que sdo parte indissociavel da estrutura social e politica do nosso pais.
Existe, principalmente na regido norte, uma caréncia muito grande de fontes e informagdes
que possam subsidiar trabalhos de pesquisa mais robustos sobre essas tradi¢des religiosas.
Existe, ainda, uma grande dificuldade de encontrar trabalhos que aprofundem o debate sobre a
presenca e a importancia dessas religides para a formacdo da identidade étnica dos povos
afrodescendentes.

Essas historias, hd muito tempo tém sido negadas a esses povos, que se constituiram a
margem de sua propria histéria, de suas proprias tradi¢cdes, assimilando referenciais culturais
que ndo dialogam com a sua ancestralidade e que colaboram para o sentimento de nao lugar,

de ndo pertencer. Portanto, essas historias precisam sair do obscurantismo, precisam ganhar



422
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

maior protagonismo, maior visibilidade social, e ¢ um pouco desse sentimento que nos move

na produgdo deste trabalho de pesquisa.

REFERENCIAS

ARAUJO, Wilma Inés Franga; TEIXEIRA, Marco Antonio Domingues. Memorias e
narrativas: Os cultos afro-brasileiros em Porto Velho. Afros & Amazénicos, /S. [/, v. 1,n. 1,
p. 41-57, 2020.

BARRETO FILHO, H. T. Populacdes Tradicionais: introdu¢ao a critica da ecologia politica.
In: WORSHOP SOCIEDADES CABOCLAS AMAZONICAS: MODERNIDADE E
INVISIBILIDADE. [Anais ...]. Mimeo: Parati, 2001.

BASTIDE, ROGER. O candomblé da Bahia: Rito Nagd. Sdo Paulo: Editora Nacional, 1961.

BRAGA, Mirela de Almeida. Uma leitura etnografica de O Candomblé da Bahia de Roger
Bastide. Revista de Estudos e Investigacdes Antropolégicas. Recife, v. 7, n. 1, 2020.

BRANDAO, Alessandro Ricardo Pinheiro. Tambor mina e mie Dulce: memodria (s) da
primeira mae de santo do Amapa (1963-2007). 2022. 81 f. Dissertagao (Mestrado em
Historia) — Programa de Pos-graduagdo em Historia, Universidade Federal do Amapa,
Macapa, 2022.

CAMPELO, Marilu Marcia; LUCA, Taissa Tavernard. As duas africanidades estabelecidas no
Para. Revista Aulas, UNICAMP, Dossié Religido, n. 4, 2007, p.27.

CAMPELO, Marilu Marcia. Adanida: Homem, ambiente e orixa. Horizonte, Belo Horizonte,
v. 18, n. 56, p. 837-846, 2020.

CASTRO, Yeda Pessoa de. Falares africanos na Bahia: um vocabulario afro-brasileiro. Rio
de Janeiro: ABL: Topbooks, 2001.

LIMA, André de Jesus. Acarajé e cultura: A permanéncia dos saberes afro-brasileiros e sua
utilizagdo nas aulas de Historia. In: BUENO, André; ESTACHESKI, Dulceli T.;

LODY, Raul. Candomblé: religido e resisténcia cultural. Sdo Paulo: Atica, 1987.

LOPES, Gustavo Acioli; MARQUES, Leonardo. O outro lado da moeda: estimativas e
impactos do ouro do Brasil no trafico transatlantico de escravos (costa da mina, c.
1700-1750). Revista de Pesquisa Historica — CLIO: Recife, v. 37, jul-dez, 2019.

LUCA, Taissa Tavernard; PERDIGAO, Patricia Moreira. Repensando a chegada do
Candomblé em Belém: A importancia de um ogan chamado Banjo. Estudos Teolégicos, Sao
Leopoldo, v. 61, n. 1, p. 40-53, jan./jun, 2021.

MACHADO, Veridiana. O cajado de Lemba: o tempo no candomblé de nagdo angola. 2015.
151 f. Dissertagdao (Mestrado em Ciéncias) — Curso de Ciéncias e Letras, Psicologia.
Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2015.

NOGUEIRA, Léo Carrer. Superando o sincretismo: Por uma historia das religides
afro-brasileiras a luz dos conceitos pds-coloniais. Elisée Revevista de Geografia da UEG,
Goias, v. 10, n. 2, jul./dez. 2021.



423
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), Sdo Luis, v.11, n. 2, jul/dez.2025
ISSN eletronico: 2447-6498

NUNES, Vitor Hugo Batista. Orixa e Natureza: O Candomblé na perspectiva decolonial. In:
GUILHERME, Willian Douglas (org). Historias e praticas de presentificacio e
representacio do passado. Atena Editora: Ponta Grossa, 2020.

PARES, Nicolau Luis. A formacio do Candomblé: historia e ritual Jeje na Bahia. Campinas:
Editora da Unicamp, 2006.

PERALTA, Nelissa. Decolonialidade e saberes tradicionais em praticas cientificas na
Amazodnia. REV. UFMG, Belo Horizonte, v. 28, n. 3, p. 87-107, set./dez., 2021.

PEREIRA, Decleoma Lobato. O candomblé do Amapa: histéria, memoria, imigragao e
hibridismo cultural. 2008. 299 f. Dissertacdo (Mestrado em Historia) — Instituto de Filosofia
e Ciéncias Humanas, Universidade Federal do Para, Belém, 2008.

PRANDI, Reginaldo. O candomblé de Sao Paulo: a velha magia na metropole nova. Sdo
Paulo. Editora HUCITEC Universidade de Sdo Paulo, 1991.

PRANDI, Reginaldo. A mitologia dos Orixas. Sao Paulo: Companhia da Letras, 2001.

RAMOS, Arthur. O Negro Brasileiro. 2. ed. Rio de Janeiro: Companhia Editora Nacional,
2001.

SERAFIM, Vanda Fortuna. Os conceitos “Fetichismo” € “Animismo” no discurso de Nina
Rodrigues. Brasilia, Em Tempo de Histéria, n. 15, jul./dez., 2009.

SILVA, Dilma de Melo. Africa Bantu: de que Africa estamos falando? Tradugdo. Sdo Paulo:
Acubalin, 2013.

SILVA, Vagner Gongalves da. Orixas da metrépole. Petropolis, RJ: Vozes, 1995.
SODRE, Muniz. O terreiro e a cidade. Petropolis-RJ: Editora Vozes, 1988.

TAMANO, Luana Tieko Omena. O Pensamento ¢ Atuagao de Arthur Ramos Frente ao
Racismo nos Decénios de 1930 e 1940. Revista Critica Historica, /S. ./, v. 4, n. 8, 2013.



