
301 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 
DIÁLOGOS INTERCULTURAIS ENTRE O AXÉ AFRO-AMAZÔNICO 

E SABERES DO POVO WAJÃPI DO AMAPÁ1 
 

INTERCULTURAL DIALOGUES BETWEEN AFRO-AMAZONIAN AXÉ 
AND THE KNOWLEDGE OF THE WAJÃPI PEOPLE OF AMAPÁ 

 

ALINE PAIVA DOS SANTOS 

Mestranda em Estudos de Cultura e Política pela Universidade Federal do Amapá, UNIFAP 
alinepaivants@gmail.com    

 
MAKARATU WAJÃPI 

Mestrando em Estudos de Cultura e Política pela Universidade Federal do Amapá, UNIFAP 
makawaiapi@gmail.com 

 
EDUARDO MARGARIT 

Doutor em Geografia pela Universidade Federal de Goiás, UFG 
eduardo.margarit@unifap.br  

 
RESUMO 

O artigo reflete sobre os diálogos interculturais entre as religiões de matriz africana e os 
saberes tradicionais do povo Wajãpi, no Amapá, situado entre os municípios de Pedra Branca 
do Amapari e Laranjal do Jari. Embora os autores tenham perspectivas, histórias de vida e 
vivências distintas, identificam semelhanças em aspectos culturais, especialmente no campo 
da religiosidade e resistência simbólica. A pesquisa adota a abordagem qualitativa, 
apresentando relatos dos pesquisadores, observações de campo em territórios indígenas e 
terreiros, além de revisão bibliográfica. A análise evidencia práticas culturais de diferentes 
cosmologias, mas compartilham experiências de enfrentamento ao racismo. Ao explorar essas 
conexões, o artigo contribui para a valorização da diversidade cultural da Amazônia e propõe, 
ainda que de forma inicial, reflexões para a valorização cultural e da identidade amapaense. 
 

Palavras-chave: Matriz Africana; Povos Indígenas; Racismo; Religiosidade; Resistência 

Cultural. 

 

ABSTRACT 

This article reflects on the intercultural dialogues between religions of African origin and the 
traditional knowledge of the Wajãpi people in Amapá, located between the municipalities of 
Pedra Branca do Amapari and Laranjal do Jari. Although the authors have distinct 
perspectives, life stories, and experiences, they identify similarities in cultural aspects, 
especially in the field of religiosity and symbolic resistance. The research adopts a qualitative 
approach, presenting researchers' accounts, field observations in indigenous territories and 
terreiros (religious sites), as well as a literature review. The analysis highlights cultural 
practices from different cosmologies, but they share experiences of confronting racism. By 
exploring these connections, the article contributes to the appreciation of the cultural diversity 

1 Recebido em 25/08/2025. Aprovado em 07/10/ 2025.  

Este trabalho está licenciado sob CC BY. Para visualizar uma cópia desta licença, visite 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ 

mailto:alinepaivants@gmail.com
mailto:makawaiapi@gmail.com
mailto:eduardo.margarit@unifap.br


302 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 
of the Amazon and proposes, albeit initially, reflections for the cultural appreciation and 
identity of Amapá. 
 
Keywords: African Origins; Cultural Resistance; Indigenous Peoples; Racism; Religiosity. 
 

1.INTRODUÇÃO 

 

Ao longo da história, a região amazônica enfrenta problemas de representação por 

meio de lentes eurocêntricas, que não reconhecem a diversidade de realidades existentes, e 

que reforçam estereótipos sobre seus povos e lugares. Essa visão, de caráter 

desenvolvimentista, sustenta processos de colonização, não apenas com grandes projetos de 

exploração, mas com a naturalização de que esses territórios precisam se tornar produtivos 

sob a ótica do capitalismo mundial. 

Desde o período colonial, com a política de povoamento, a Amazônia é um território 

em disputa. Bertha K. Becker (2005) destaca que a ocupação da região pela Coroa Portuguesa 

foi marcada pela estratégia geopolítica, para avançar os limites impostos no Tratado de 

Tordesilhas. “No sentido de garantir a soberania sobre a Amazônia, cuja ocupação se fez, 

como se sabe, em surtos ligados a demandas externas seguidos de grandes períodos de 

estagnação e de decadência” (Becker, 2005, p. 71).  

A sociedade brasileira carrega em sua formação o trauma colonial, tendo como 

característica marcante  a diversidade étnica e cultural, uma construção permeada por ciclos 

de violência, com genocídio dos povos originários e a escravização da população africana, 

condição imposta pelos portugueses. Tais cicatrizes ainda perduram em dias atuais e 

contribuíram para a marginalização, baseado no preconceito e invisibilidade, principalmente 

na forma como o Estado trata os saberes, práticas culturais e espiritualidade desses povos. 

Mbembe (2016, p. 135) define a ocupação colonial como “demarcação e afirmação do 

controle físico e geográfico”, o que implica refletir sobre os efeitos contínuos dessa lógica nas 

políticas e representações sobre a Amazônia. Nesse sentido, exige também evidenciar as 

sequelas sobre os corpos, os saberes e a espiritualidade que a colonização ocasionou para as 

populações indígenas e afrodescendentes, que seguem resistindo às violências simbólicas e 

materiais ao longo da história. 

Os povos amazônicos, como indígenas, quilombolas, extrativistas, ribeirinhos, 

moradores de comunidades tradicionais e das cidades, enfrentam os efeitos do olhar colonial 

sobre a região. A Amazônia ainda é vista pelas lentes colonialistas como potencial 



303 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 
econômico, seja pelos recursos minerais e florestais, ou magnitude da sua biodiversidade, sem 

considerar os modos de vida locais. 

Todos os estereótipos e a não preocupação efetiva com quem vive na Amazônia, 

movem políticas desenvolvimentistas altamente impactantes aos povos tradicionais. O Amapá 

é um exemplo de território que, além da ocupação colonial e de disputas fronteiriças, foi 

submetido a políticas de projetos de desenvolvimento econômico, com foco na exploração 

dos recursos naturais, principalmente a partir da década da segunda metade do século XX, 

com projetos de mineração, hidrelétricas, silvicultura, entre outros. 

Na contramão dos grandes projetos de desenvolvimento capitalistas no Amapá, foram 

se destacando manifestações culturais de resistência, como o marabaixo, de matrizes 

africanas, e as experiências culturais do povo Wajãpi, com a oralidade, cantos sagrados, 

vínculo do território e transmissão de saberes tradicionais repassados por gerações. 

Paralelamente, as religiões afro-amazônicas, movidas pelo axé e cultos aos ancestrais, 

também mantêm práticas de resistência frente ao apagamento histórico. Mesmo que sejam 

cosmologias distintas, essas práticas dialogam em certos pontos com os movimentos 

indígenas, principalmente na centralidade da questão espiritual e o enfrentamento ao racismo. 

Diante disso, este artigo propõe uma reflexão sobre os diálogos interculturais entre o 

axé das religiões afro-amazônicas e os saberes tradicionais do povo Wajãpi, no Amapá. A 

pesquisa utiliza a abordagem qualitativa, voltada para a investigação da subjetividade do 

problema, como afirmam Gerhardt e Silveira (2009, p. 32): busca compreender os 

significados e não apenas quantificar dados. 

Ainda, optou-se pela realização de pesquisa bibliográfica, por meio da articulação 

entre relatos de experiências e revisão teórica, o artigo busca evidenciar as singularidades 

dessas expressões culturais, para ofertar subsídios que contribuam para a valorização dos 

saberes ancestrais. 

Por fim, cabe ressaltar que a experiência pessoal e profissional dos autores foi 

fundamental durante o desenvolvimento da pesquisa e sistematização dos resultados 

apresentados neste artigo. Portanto, houve a necessidade de incorporar ao texto a estrutura 

narrativa em primeira pessoa do autor Makaratu Wajãpi no tópico 4.1, por entender que não 

seria possível separar o autor de seu lugar de fala enquanto detentor dos conhecimentos e 

experiências que seriam necessários expor. 

 

2.ENCONTRO DE EXPERIÊNCIAS: DIÁLOGO ENTRE PESQUISADORES 

 



304 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

Este artigo parte do encontro de três pesquisadores com formações, linhas de pesquisa 

e histórias de vida distintas. Embora habitem a região amazônica e residam no estado do 

Amapá, suas trajetórias revelam vivências diferentes. Ainda assim, compartilham 

preocupações comuns quanto à valorização dos saberes tradicionais e à defesa da Amazônia 

como território de memória, resistência e ancestralidade. 

A aproximação entre os autores ocorreu no âmbito do Mestrado Profissional em 

Estudos de Cultura e Política, da Universidade Federal do Amapá (Unifap). No entanto, ainda 

que estivessem produzindo pesquisas com objetivos distintos, perceberam que era possível o 

diálogo cultural entre as religiões de matriz africana e os saberes tradicionais do povo Wajãpi, 

a partir de interlocuções relacionadas à religiosidade, memória e oralidade, permitindo a 

aproximação com seus campos de atuação. 

A primeira autora, Aline Paiva dos Santos, é jornalista e especialista em Estudos 

Culturais e Políticas Públicas pela Unifap. Durante a especialização, desenvolveu a pesquisa 

“Axé e resistência: narrativas das comunidades de matriz africana sobre racismo e 

intolerância religiosa em Macapá”. O estudo utilizou a abordagem da narrativa humanizada, 

conceito trabalhado no campo da comunicação, em especial no jornalismo literário. 

Do ponto de vista metodológico, o estudo envolveu a pesquisa de campo, mas 

especificamente, no uso da entrevista semiestruturada com comunidades de candomblé, 

umbanda e tambor de mina, de diferentes idades, gêneros e graus de iniciação, para coletar 

relatos acerca do racismo e intolerância religiosa. A análise revelou que todos os entrevistados 

já passaram, de alguma forma, por episódios de preconceito ou intolerância religiosa, desde a 

infância até a vida adulta, na vizinhança dos barracões, no trabalho e relacionamentos. 

Este trabalho também parte da experiência do pesquisador indígena Makaratu Waiãpi, 

que mora na aldeia Aruwa’ ity e Sovae. Professor de Língua Indígena, também é uma das 

lideranças da comunidade, na Terra Indígena Wajãpi, localizada entre os municípios de Pedra 

Branca do Amapari e Laranjal do Jari, no Amapá. 

Makaratu Wajãpi nasceu na aldeia Inipuku, na década de 80. Filho de Siro Waijãpi e 

Kamõ’i Wajãpi, segunda esposa de seu pai, conforme os costumes da cultura do seu povo. O 

pesquisador indígena teve a infância marcada pela coletividade e pelo fortalecimento dos 

vínculos familiares. Com um histórico de lutas e resistência, trabalhando pela educação e 

valorização cultural. 

Makaratu Wajãpi ingressou na Escola Indígena Estadual Mariry aos nove anos de 

idade. Em 2006, concluiu o ensino médio profissionalizante e, no mesmo ano, foi aprovado 

em concurso público para professores indígenas no Amapá e Norte do Pará. Em 2008, iniciou 



305 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 
o curso de Licenciatura Intercultural Indígena da Unifap, na aldeia Manga, em Oiapoque, em 

conjunto acadêmicos dos povos Karipunas, Galibi Marworno, Galibi Kali’nã, Palikur, Apalai, 

Wayana e Katxuyana. 

O terceiro autor é Eduardo Margarit, professor do Curso de Licenciatura em Geografia 

do Campus Binacional de Oiapoque e do Programa de Pós-Graduação Mestrado Profissional 

em Estudos de Cultura e Política da UNIFAP. Sua trajetória nos estudos sobre cultura e 

territorialidade na Amazônia e, em especial, no Amapá, consolidaram-o também como 

ativista dos movimentos sociais e professor atuante no ensino, pesquisa e extensão sobre os 

povos tradicionais do Amapá. 

Juntos, os autores estabeleceram a proposta de promover a aproximação de diferentes 

realidades dos povos tradicionais do Amapá, evidenciando as convergências de lutas e 

resistência entre eles. Com isso, espera-se demonstrar que o diálogo acadêmico intercultural e 

interdisciplinar é possível e encontra realidade prática e necessária no cotidiano do 

desenvolvimento da pesquisa e pós-graduação na Amazônia. 

 

3.MATRIZ AFRICANA: TERREIROS COMO TERRITÓRIOS DE RESISTÊNCIA 

 

As religiões de matriz africana fazem parte da resistência dos povos africanos 

escravizados durante o processo de colonização no Brasil, entre os séculos  XVI e XIX. Ou 

seja, são crenças cuja matriz filosófica, simbólica ou ritual remete, de diferentes formas, às 

culturas e espiritualidades de origens africanas. Isso não significa que são todas iguais, pelo 

contrário, existem diferenças ritualísticas e conceituais sobre cada uma. Elas englobam 

diversas tradições, como candomblé, umbanda, xangô, tambor de mina, entre outras, com 

particularidades, panteões e fundamentos. 

O termo “matriz africana” refere-se à influência na formação cultural e religiosa 

brasileira, ainda que tais tradições tenham distintas abordagens filosóficas, com diversidade 

ritualística entre as religiões, que tem como principais características a devoção pelos orixás, 

voduns, caboclos e encantados, a valorização da ancestralidade, oralidade e relação com a 

natureza. No entendimento de Cruz (1994, p. 128), consistem “no fato de compreender os 

cultos de origem africanas enquanto verdadeiras religiões e não como seitas”, ou práticas 

místicas deslegitimadas, como foram representadas por olhares coloniais e cristãos. 

Na contemporaneidade, não se trata apenas de aceitar sua existência, mas de 

respeitá-las como expressões legítimas de religiosidade, com todas as questões étnicas, sociais 

e culturais. Afinal, desqualificar e até mesmo atacar as referidas religiões como seitas ou algo 



306 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 
semelhante já é, de certa forma, racismo religioso, pois inviabiliza toda uma cadeia cultural, 

seja por meio da memória, oralidade, compartilhamento de mitos, ritos e saberes tradicionais 

para as futuras gerações. 

Jensen (2001, p. 2) destaca que as tradições religiosas africanas que exerceram maior 

influência sobre as religiões afro-brasileiras foram a adoração aos orixás e voduns, divindades 

originárias dos grupos étnicos da Nigéria e do Benin, cujos idiomas são, respectivamente, o 

iorubá e o jeje. Ambas estão intimamente associadas à natureza, o que evidencia uma 

cosmovisão própria desses povos. “Na África cada divindade preside um aspecto da natureza 

e uma família em particular. No Brasil, como a escravidão dividiu as famílias, eles se 

tornaram protetores dos indivíduos” (Jensen, 2001, p. 2). 

No entanto, durante o processo de colonização e escravização, essas práticas religiosas 

foram sistematicamente negadas, com a repressão e imposição da fé cristã. Além da violência 

da desarticulação familiar, impôs-se o batismo por obrigação, a destruição de objetos 

sagrados, já que as diretrizes da Igreja Católica Romana não reconheciam as crenças africanas 

como legítimas, promovendo um processo de apagamento cultural. 

Diante da violência da colonização, as comunidades negras escravizadas foram 

forçadas a buscar estratégias de resistência para evitar perseguições e punições severas,  como 

o sincretismo religioso, no qual divindades africanas foram associadas a santos católicos, 

permitindo a continuidade simbólica sem sofrer com retaliações. No entanto, as religiões de 

matriz africana foram, historicamente, marginalizadas e associadas a feitiçarias ou 

demonizadas, o que também atingiu expressões culturais como danças, ritmos, vestimentas e 

costumes. No que diz respeito ao passado dessas manifestações culturais, podem ser 

compreendidas em três grandes momentos, segundo Reginaldo Prandi (1998): 

 
Primeiro, o da sincretização com o catolicismo, durante a formação das modalidades 
tradicionais conhecidas como candomblé, xangô, tambor de mina e batuque; 
segundo, o do branqueamento, na formação da umbanda nos anos 20 e 30; terceiro, 
da africanização, na transformação do candomblé em religião universal, isto é, 
aberta a todos, sem barreiras de cor ou origem racial, africanização que implica 
negação do sincretismo, a partir dos anos 60 (Prandi, 1998, pp. 151-152). 

 

É fundamental considerar que o processo de constituição dessas religiões não envolveu 

apenas elementos africanos, mas também interações com as culturas indígenas e portuguesas, 

resultando em uma diversidade de expressões religiosas e práticas culturais. Atualmente, entre 

as tradições mais conhecidas destacam-se o candomblé, o tambor de mina, a umbanda, a 

pajelança, a jurema, dentre outras, com diferentes abordagens filosóficas e culturais, 



307 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 
principalmente na Amazônia. De acordo com Prandi (1998), essas religiões se formaram em 

várias partes do Brasil: 

 
Candomblé na Bahia, xangô em Pernambuco e Alagoas, tambor de mina no 
Maranhão e Pará, batuque no Rio Grande do Sul, macumba no Rio de Janeiro. Na 
Bahia originou-se também o muito popular candomblé de caboclo e o menos 
conhecido candomblé de egum. O Nordeste foi berço também de outras modalidades 
religiosas mais próximas das religiões indígenas, mas que cedo ou tarde acabaram 
por incorporar muito das religiões afro-brasileiras ou as influenciar. Trata-se do 
catimbó, religião de espíritos aos quais se dá o nome de mestres e caboclos, que se 
incorporam no transe para aconselhar, receitar e curar. Esse tronco afro-ameríndio 
tem particularidades em diferentes lugares, sendo chamado de jurema, toré, 
pajelança, babaçuê, encantaria e cura. (Prandi, 1998, p. 152). 

 

No campo simbólico, os terreiros destacam-se como espaços de resistência cultural e 

manutenção da ancestralidade. Essa diversidade religiosa representa elementos para 

“construção de identidades, de memórias coletivas, de experiências místicas e correntes 

culturais e intelectuais que não se restringem ao domínio das igrejas organizadas e 

institucionais’’ (Silva, 2004, p.3). 

No contexto amazônico, a presença das religiões de matriz africana é uma realidade 

marcante, especialmente considerando o passado de colonização dos territórios da Região 

Norte. Na história mais recente, esse primeiro contato com as manifestações culturais ocorrem 

ainda na infância, afinal, as crenças e o misticismo popular amazônico se aproximam deste 

mundo espiritual, mesmo que seja de forma velada. Práticas como benzeduras e banhos 

ritualísticos, para afastar coisas ruins, tirar mau-olhado, quebranto, e até mesmo para abrir os 

caminhos, são exemplos que introduzem elementos dessa espiritualidade. 

O pensamento de Stuart Hall(1996) é fundamental para compreender como a 

experiência histórica da diáspora africana, que apresenta os sujeitos pós-coloniais e o 

problema da identidade cultural, pode ser associada com a problemática do racismo religioso, 

nas práticas de representação. Conforme o autor, as identidades culturais são continuamente 

produzidas e reproduzidas a partir da diferença, especialmente em contextos pós-coloniais. 

Esse panorama ajuda no entendimento de como as práticas religiosas atuam como forma de 

resistência às invisibilidades impostas pela colonização e racismo estrutural. Como Hall 

(1996) argumenta, as identidades culturais são associadas à experiência histórica em comum, 

ou seja, para se sentir parte da história real, os seres precisam conhecê-las. Com o 

desenraizamento da escravidão, do tráfico e a inserção na economia simbólica do mundo 

ocidental, ‘’unificaram esses povos através de suas diferenças, no mesmo momento em que 

eles eram privados do acesso direto a seu passado” (Hall, 1996, p.70). 



308 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

No caso da cultura afro-brasileira, é necessário ainda assegurar o livre exercício das 

manifestações religiosas, além de valorizar enquanto sujeitos importantes na construção dessa 

identidade cultural. Afinal, as religiões de matriz africana compõem um patrimônio imaterial 

que carece de maior reconhecimento, em âmbito regional e nacional, além de subsídios que 

promovam políticas afirmativas de valorização dessas tradições. Principalmente, dado ao 

contexto histórico de racismo estrutural no país. 

 

4. INTOLERÂNCIA RELIGIOSA 

 

No Brasil, o preconceito religioso é considerado crime. A Constituição Federal de 

1988 assegura, em seu artigo 5º, a liberdade de consciência e de crença, garantindo o livre 

exercício dos cultos religiosos e a proteção dos respectivos locais de celebração (BRASIL, 

1988). Além disso, o Código Penal Brasileiro (CPB), no artigo 208, prevê pena de detenção 

ou multa para quem “impedir ou perturbar cerimônia ou prática de culto religioso” (BRASIL, 

1940). 

Em 2023, a Lei nº 14.532 alterou a Lei nº 7.716/1989, que trata dos crimes resultantes 

de preconceito de raça ou de cor, para equiparar a injúria racial ao crime de racismo. A nova 

legislação também determina que, em casos de violência cometida para impedir 

manifestações ou práticas religiosas, as penas aplicadas devem ser as mesmas previstas para 

crimes de racismo, com multa e reclusão de dois a cinco anos (Brasil, 2023). 

No Amapá, a Lei Estadual nº 2.748/2022 estabelece sanções administrativas a quem 

impedir, invadir, ocupar ou perturbar cerimônias ou locais dedicados a cultos religiosos. A 

norma, de âmbito estadual, torna-se um importante instrumento no combate ao racismo 

religioso, podendo penalizar infratores em até 40 salários-mínimos, em casos motivados por 

razões políticas ou uso de violência (Amapá, 2022). 

No ano seguinte, foi sancionada a Lei Estadual nº 2.863/2023, que proíbe a 

intolerância religiosa. A legislação define como “toda forma de discriminação fundada na 

religião, em crenças ou em convicções e cujo fim ou efeito seja a exclusão ou o impedimento 

do exercício dos direitos humanos” (Amapá, 2023). A norma também veda a liberação de 

recursos públicos para eventos que promovam ou incentivem práticas de intolerância 

religiosa. 

Apesar da existência de um arcabouço jurídico que visa proteger as comunidades de 

terreiro, a intolerância religiosa ainda se manifesta de forma recorrente e violenta. Santos 

(2022), também autora deste artigo, apresenta casos vivenciados no Amapá, na pesquisa  



309 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 
“Axé e resistência: narrativas das comunidades de matriz africana sobre racismo e 

intolerância religiosa em Macapá”. Entre eles, destaca-se o testemunho da Ialorixá Baba 

Alaremi, Josivane Martins da Cruz, cuja trajetória marcada pela luta contra o preconceito 

religioso, que a aflige desde antes de se mudar para o antigo Território Federal do Amapá. 

Nascida em 19 de julho de 1970, no interior de Cametá, Estado do Pará,  sua aproximação 

com as religiosidades afro-amazônicas ocorreu ainda na infância, quando um de seus irmãos 

foi acometido de encantamento. No entanto, foi apenas aos 13 anos que ela iniciou sua 

jornada religiosa no terreiro do Pai Marcelo de Xangô, em Belém. 

 
Um dia de madrugada ele voltou porre e não tinha mais massa do mingau da criança. 
Ele teimou e disse que tinha. Eu disse que não. Então me fez subir em uma pia para 
pegar as latas dentro de um armário, mostrei que não tinha mais nada. Quando desci, 
ele puxou a cadeira, me derrubou, pisou na minha costa e na minha barriga. Toda 
vez que ele bebia me falava: ‘Por que tu pensa que é macumbeira e vai ficar 
trabalhando aqui a tua vida toda? Que tu vai ficar tomando conta do meu filho?’. E 
quando ficava bom fingia que não lembrava de nada disso (Ialorixá Baba Alaremi, 
2022  apud Santos, 2022, p.68). 

 

Mas, essa não foi a única intolerância religiosa que a Ialorixá Josivane Martins sofreu 

na vida, talvez ainda nem seja a última. Sua narrativa mostra que a violência contra 

praticantes das religiões de matriz africana vai além da exclusão simbólica. O relato da 

sacerdotisa, escolhida pelos orixás, apresenta também os desafios enfrentados até se consagrar 

na religião do candomblé, um ato diário de resistência. 

 
Sempre trabalhei em casa de família e já perdi emprego. Quando voltei mesmo a me 
dedicar ao Candomblé, dia de sexta-feira temos que usar branco e a minha patroa 
começou a desconfiar porque usava tanto essa cor. Um dia me perguntou e falei da 
minha religião. Ela disse: ‘Ah, mas a gente não gosta dessa religião. Vou te dar tuas 
contas’. Respondi que não tinha problema, não ia sair da minha religião (Ialorixá 
Baba Alaremi, 2022 apud Santos, 2022, P. 68). 

 

Mesmo com leis que reconhecem o racismo religioso como violação à dignidade 

humana, as religiões de matriz africana seguem sendo alvo de demonização. Os ataques são 

transfigurados na versão de violência psicológica e física, com agressões verbais aos membros 

de terreiro, ofensas e difamação nas redes sociais, invasão e depredação dos espaços sagrados 

dentro das casas de axé, dentre outros. 

 

5.SABERES ESPIRITUAIS E COSMOLÓGICOS DO POVO WAJÃPI 

 



310 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

O povo indígena Wajãpi habita a região sul do Amapá, entre os municípios de Pedra 

Branca do Amapari e Laranjal do Jari. A terra indígena, demarcada e homologada em 1996, 

de 607.000 hectares, localizada em volta das unidades de conservação do Parque Nacional 

Montanhas do Tumucumaque, das reservas de Desenvolvimento Sustentável do Rio Iratapuru 

e Extrativista Beija-Flor Brilho de Fogo, Floresta Estadual do Amapá e do Projeto de 

Assentamento Perimetral Norte. 

Segundo o Plano de Gestão Socioambiental Wajãpi,  a população índigena é de cerca 

de 1.200 pessoas, espalhada em 90 aldeias por família, para melhor distribuição das roças e 

recuperação da floresta. “Não gostamos de morar todos juntos: fazemos as aldeias separadas 

porque assim nós conseguimos caçar, pescar e viver com bastante fartura de produtos das 

nossas roças” (Apina, Awatac & Iepé, 2017, p. 10). 

Além disso, a organização social não é realizada apenas por um líder que representa 

todas as aldeias, junto do Conselho das Aldeias Wajãpi (Apina), que ajuda nas decisões 

coletivas sobre o território. “Temos vários grupos, que chamamos de iwanã kõ, e cada grupo 

tem seus chefes. Temos chefes de aldeias e chefes de famílias” (Apina, Awatac & Iepé, 2017, 

P. 10). 

O povo Wajãpi tem uma forte relação com a floresta amazônica, resistindo aos 

processos de colonização no Amapá, sustentando seu modo de vida, em que a cosmologia 

consiste no mundo dos saberes tradicionais entre natureza, ancestralidade e espiritualidade. 

 
Vivemos de acordo com nossos conhecimentos e nossas práticas culturais estão 
fortes. Gostamos muito de fazer festas, onde bebemos bastante kasiri, cantamos e 
dançamos. Gostamos de fazer nossas pinturas corporais kusiwarã, com urucum e 
jenipapo. E também gostamos muito de andar pelos caminhos que fazemos na 
floresta para caçar, pescar, coletar frutas e buscar materiais que usamos nas nossas 
atividades (Apina, Awatac & Iepé, 2017, p. 10). 

 

A organização social dos Wajãpi se diferencia dos não-indígenas, principalmente, nos 

laços de parentesco e nas regras de casamento. Além disso, a relação com o sagrado está 

presente na pintura corporal, na bebida, na música, nas narrativas míticas e no uso das plantas 

medicinais, na tradição em que o mundo visível e espiritual coexistem e se interpenetram. 

 

6.MAKARATU WAJÃPI: RELATO DE EXPERIÊNCIA SOBRE OS SABERES 

TRADICIONAIS INDÍGENAS 

 



311 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

Somos Wajãpi. Segundo a narrativa dos nossos ancestrais, viemos do som da flauta 

comprida (jimi’a puku), tocada por nosso criador, assim surgiram os Wajãpi, homens e 

mulheres. No início, nossos ancestrais moravam no baixo Xingú. Mas, devido aos grandes 

conflitos, com outros povos indígenas e não indígenas, e também muitas doenças, eles 

atravessaram o rio Amazonas. Alguns ficaram em Macapá, outros grupos subiram pelos rios 

Oiapoque, Jari e Araguari. 

Os Wajãpis tiveram contato com a sociedade não-indígena com a chegada de 

garimpeiros e mineradores à nossa região, o que resultou em conflitos e epidemias, como de 

sarampo no início dos anos 1970, que causou a morte de muitos indígenas. Foi também nesse 

período que fizemos contato com Fundação Nacional do Índio (FUNAI), e passamos a 

receber objetos como machados, armas, anzóis, terçados e outros materiais. 

Além disso, foi nessa época que começou o choque cultural com do povo Wajãpi, com 

a chegada de alimentação industrializada, experimentando o que vinha de fora do território. 

Os novos hábitos alimentares foram apenas uma parte da mudança. Vieram também muitos 

preconceitos contra a nossa cultura. Os não-indígenas profissionais da saúde, da educação, 

antigos funcionários da Funai e até vizinhos que moram no entorno da nossa Terra Indígena, 

tinham muito preconceito contra o nosso modo de vida. Por exemplo, na nossa cultura, não 

chamamos as pessoas pelo próprio nome, pois as pessoas ficam bravas. Mas, os não-indígenas 

não respeitavam isso e zombavam dos nomes tradicionais. 

Até hoje enfrentamos o preconceito com a nossa cultura, nossos saberes e práticas 

tradicionais. Lembro de um caso que mostra esse desrespeito: para nós, o nome “Myroka 

Wajãpi” é um nome bonito, masculino. Mas, os não-indígenas diziam que era “de mulher” por 

terminar com a letra “a”, e ainda afirmavam que o pai da pessoa havia errado ao escolher o 

nome. O indígena ficou com vergonha e foi forçado a mudar para “Myroko”. 

Ainda nos criticaram por nossos cabelos compridos. Todos os jovens Wajãpi usavam 

cabelos longos, mas os não-indígenas diziam que só mulheres podiam ter cabelos assim, 

pediram para cortar. As mulheres antigas, que tradicionalmente andavam com os seios 

descobertos e não usavam sutiã, também foram julgadas, diziam que elas “não tinham 

vergonha”. 

Já sofri muito preconceito de não-indígena. Alguns profissionais não estão preparados 

para trabalhar nas nossas aldeias. Eles precisam passar pela capacitação de antropologia para 

entender a cultura Wajãpi. Ainda usam muito a palavra “índio”, dizem: “Vocês são 

preguiçosos. Não trabalham e só ficam deitados. Só as mulheres que trabalham”, além do uso 

da afirmativa: “Parece índio”. No entanto, o racismo não ocorre apenas dentro do território. 



312 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 
Na cidade, ouvimos muito: “Eles não são mais índios. Usam roupas, tênis bonitos, celular, 

andam de carro. Não são mais índios!”. 

Esse tipo de preconceito contra a nossa cultura ainda não acabou. Até hoje os nossos 

conhecimentos, saberes ancestrais e modos de viver continuam sendo desrespeitados. Por 

isso, acredito que uma forma de combater esse preconceito é fortalecer a atuação de 

professores e pesquisadores indígenas. Eles precisam realizar trabalhos ou projetos nas 

escolas não-indígenas e nas universidades, divulgando nossos conhecimentos através de 

livros, seja em nossa própria língua, seja em português, para conhecer a realidade indígena 

com respeito e verdade. 

 

6.1. Janejarã: a espiritualidade Wajãpi e crença no Herói Criador 

 

Para nós, do povo Wajãpi, existe um herói criador que na língua chamamos de 

“Janejarã”, o Deus supremo. Segundo as narrativas dos nossos ancestrais, foi ele que criou os 

seres humanos. Na nossa visão de mundo, não existe divisão entre religiões, como acontece 

na sociedade não-indígena. 

Janejarã nos deixou os conhecimentos para os ancestrais Wajãpi, os saberes da 

natureza, a convivência com todos os seres da floresta. Nosso herói criador ensinou a 

cosmovisão, a respeitar os donos das matas e os que protegem os rios, as caças, as plantas, os 

peixes, a mãe da terra e tudo que vive. 

Na cosmologia Wajãpi, o olhar sobre o mundo é muito diferente do que não-indígena. 

Nossos mitos sobre a criação, os heróis culturais e os animais são transmitidos oralmente, de 

geração para geração. A floresta é vista como um lugar sagrado, lar, fonte de sustento e forte 

conexão espiritual entre o povo e o ambiente natural. 

 

6.2.Língua Wajãpi: identidade, memória e resistência 

 

Para nós, Wajãpi, o uso da nossa língua materna é muito importante. É por meio dela 

que transmitimos os conhecimentos dos nossos ancestrais. Utilizamos muito oralidade para 

ensinar os cantos tradicionais, contar narrativas sagradas e dialogar entre nós. 

Na classificação linguística, a língua Wajãpi pertence ao tronco Tupi, dentro da família 

Tupi-Guarani. No Brasil, somos falantes, lemos e escrevemos na nossa língua materna. 

Também aprendemos a falar, ler e escrever em português. Já os indígenas Wajãpi que vivem 

na Guiana Francesa falam, além do Wajãpi, a língua francesa e a crioula. 



313 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

Desde cedo, nossas crianças são alfabetizadas primeiro na nossa língua materna, para 

aprenderem a ler e escrever a partir da própria cultura. Atualmente utilizamos duas maneiras 

de ensinar e preservar nossos conhecimentos: a oralidade e escrita, registrando narrativas dos 

ancestrais na nossa própria língua. 

A educação escolar para nós, povo Wajãpi, foi implantada em 1989. Comecei a estudar 

na Escola Indígena Estadual Mariry quando tinha nove anos de idade. Era a minha primeira 

experiência e tinha uma professora não-indígena. Ela começou me ensinando coordenação 

motora, depois leitura de vogais, sílabas, palavras, frases e pequenos textos na nossa língua. 

Ela usava livros elaborados por linguistas missionários, voltados para alfabetização dos 

alunos Wajãpi. 

Com o aumento do contato com os não-indígenas, percebo que nossa cultura e nossos 

conhecimentos tradicionais estão se transformando. Principalmente agora com a chegada de 

novas tecnologias às aldeias. Atualmente, por exemplo, as novas gerações não usam mais arco 

e flecha para caçar, mas apenas armas de fogo. Não usam mais machado para derrubar roça, 

preferem motosserra ou contratam não-indígenas para realizar esse trabalho. Os jovens estão 

viciados em usar celular. Antigamente jogavam bola, mas atualmente só jogos eletrônicos. 

Outro sinal dessas mudanças é a redução da valorização dos cantos e das festas 

tradicionais. Atualmente, poucos Wajãpis estão fazendo. Estão valorizando mais músicas 

não-indígenas. Com tudo isso, os sábios estão preocupados em como podemos valorizar a 

transmissão de conhecimentos na língua.  

 

6.3 Território, manejo tradicional da floresta e organização social 

 

Nós, Wajãpi, não moramos sempre no mesmo lugar. Estamos sempre mudando de 

aldeia ao longo do tempo. Isso faz parte da nossa forma de viver. Não podemos permanecer 

no mesmo local por muitos anos, porque os recursos naturais, as caças e a pesca começam a 

diminuir. Sabemos que se fizermos a roça várias vezes no mesmo lugar as plantas não vão 

crescer bem, pois há a perda gradual da fertilidade do solo. Por isso, quando decidimos mudar 

de aldeia, primeiro escolhemos um lugar bom, onde tem terra boa para plantar, com bastante 

recursos naturais, materiais para construção das casas, rios com peixes e frutas silvestres 

como cupuí, ingá, bacuri e andiroba. 

Mesmo após a mudança, depois de um tempo, voltamos para as aldeias antigas, para 

colher os frutos que deixamos lá, como pupunha, biriba, jenipapo, açaí, bacaba, castanha, 

taperebá e outros. Sabemos que, ao deixar uma área por um período, a natureza se regenera. 



314 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 
As caças voltam a se reproduzir, os peixes voltam para os igarapés. Esse movimento faz parte 

do nosso conhecimento tradicional, do nosso manejo dos recursos naturais. 

Além disso, as aldeias Wajãpi são formadas por famílias que vivem em torno de um 

chefe, que geralmente é o fundador. Temos nossa própria organização social e política interna. 

Há uma forma específica de realizarmos casamentos, os resguardos e as bebidas tradicionais. 

Sabemos reconhecer a classificação de parentescos, quem são parentes, e quem pode casar. 

Também temos cinco subgrupos Wajãpi, com conhecimentos diferentes, sotaques, jeito 

de fazer comidas. Não temos cacique geral que manda em todas famílias, mas todos são 

Wajãpi. Para nós, é chefe aquele fundador de aldeia e sábios. Os caciques não mandam uns 

nos outros. Quando querem decidir alguma coisa importante eles se reúnem para encontrar 

um consenso. 

 

7.CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O presente artigo apresentou diálogos interculturais entre as religiões de matriz 

africana e os saberes tradicionais do povo Wajãpi, no Amapá. A pesquisa partiu do encontro 

de pesquisadores indígena e não-indígena, com formações, linhas de pesquisa e histórias de 

vida distintas. De forma inicial, os autores refletiram sobre as semelhanças entre essas 

cosmologias, destacando como ambas constroem visões de mundo que integram espírito, 

natureza e ancestralidade. 

A pesquisa evidenciou convergências e desafios comuns enfrentados por esses dois 

grupos. Sobretudo em relação à colonialidade, ao apagamento e ao racismo estrutural, 

destacando a resistência cultural e o trauma colonial que ainda persiste entre os povos 

amazônicos. 

Embora os autores tenham perspectivas e vivências distintas, identificaram aspectos 

culturais semelhantes, especialmente no campo da religiosidade, resistência simbólica e na 

transmissão de saberes tradicionais através da oralidade. A espiritualidade, tanto nos terreiros 

quanto na cultura do povo Wajãpi, permanece como um campo fundamental de afirmação, 

nos quais esses grupos resistem diariamente às imposições religiosas e políticas. 

A pesquisa adotou a abordagem qualitativa, apresentando relatos em primeira pessoa 

do pesquisador indígena Makaratu Wajãpi, sobre identidade, religiosidade, língua e território. 

Além de revisão bibliográfica e observações de campo na terra indígena e terreiros. No 

entanto, os autores reconhecem que o diálogo proposto neste artigo necessita de maior 

aprofundamento, sendo esta etapa apenas a inicial de uma longa discussão teórica. 



315 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 

Este artigo apresenta problemáticas de interesse social, afinal, tanto as comunidades de 

matriz africana, quanto o povo Wajãpi, ainda são vítimas de racismo e intolerância religiosa. 

Mas, também aponta caminhos, se tornando um importante instrumento de visibilidade e 

também de combate às violências epistêmicas. Espera-se que estas reflexões sirvam como 

ponto de partida para outras pesquisas e reflexões acerca do tema. 

 

REFERÊNCIAS 

 

AMAPÁ. Lei Estadual nº 2.748, de 22 de agosto de 2022,  determinada multa 

administrativa a quem impedir, invadir, ocupar e/ou perturbar cerimônia ou local dedicado a 

culto religioso.  

AMAPÁ. Lei Estadual nº 2.863, de 22 de junho de 2023, que proíbe a intolerância religiosa 

no estado. 

APINA; AWATAC; IEPÉ. Plano de Gestão Socioambiental: terra indígena Wajãpi, como 

estamos organizados para continuar vivendo bem na nossa terra. Macapá. Iepé. 2017 

BECKER, Bertha K. Geopolítica da Amazônia. Estudos Avançados 19 (53), 2005. 

BRASIL. Constituição: República Federativa do Brasil. Brasília (DF): Senado 

Federal, Centro Gráfico, 1988. 

BRASIL. Decreto-Lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940. Código Penal. Art. 208.  

BRASIL. Lei nº 14.532, de 11 de janeiro de 2023. Altera a Lei nº 7.716, de 5 de janeiro de 

1989, para definir o crime de injúria racial como racismo. 

CRUZ. I. C. F. da. As religiões afro-brasileiras: subsídios para o estudo da angústia 

espiritual. Rev. Esc.Enf.USP , v. 28, n.2, p. 125-36, ago. 1994. 

GERHARDT, T. E; SILVEIRA, D. T. Métodos de pesquisa. Universidade Aberta do Brasil – 

UAB/UFRGS – Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2009. 

HALL, Stuart. Identidade Cultural e Diáspora. Revista do IPHAN, n. 24, p. 68-75, 1996. 

JENSEN, T. G. Discursos sobre as religiões afro-brasileiras: Da desafricanização para a 

reafricanização. Revista de Estudos da Religião, Nº 1, 2001, p. 1-21. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Artes e Ensaios. Revista do PPGAV. UFRJ. n-32 Edições, 

2016. 

PRANDI, Reginaldo. Referências sociais das religiões afro-brasileiras: Sincretismo, 

branqueamento, africanização. Revista Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 4, n. 8, 

p. 151-167, jun. 1998. 



316 
Rev. Interd. em Cult.e Soc. (RICS), São Luís, v.11, n. 2, jul/dez.2025 
ISSN eletrônico: 2447-6498 
 
SANTOS, A.P. Axé e resistência: narrativas das comunidades de matriz africana sobre 

racismo e intolerância religiosa em Macapá. Monografia. Especialização em Estudos 

Culturais e Políticas Públicas, Universidade Federal do Amapá - Unifap, Macapá, 2022. 

SILVA, Eliane Moura. Religião, Diversidade e Valores Culturais: conceitos teóricos e a 

educação para a cidadania. Revista de Estudos da Religião, nº 2 , pp. 1-14, 2004. 


