
 
 

       https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                  2358-4319 

 

 
Por uma Didática Decolonial: construções a partir da Pretagogia  

 
Rita de Cassia de Oliveira e Silva* 

 
Resumo 

O objetivo deste texto é apresentar elementos para a construção de uma Didática Decolonial pautada na 
interculturalidade crítica, a partir de uma prática pedagógica baseada nos marcadores de africanidade propostos 
por Petit (2016). A metodologia escolhida para a pesquisa foi a autoetnografia (Santos, 2017), apoiada pela análise 
episódica proposta por Kilomba (2019). São apresentados e analisados aspectos de um evento ocorrido nas aulas 
da disciplina didática oferecida a uma turma majoritariamente do curso de Pedagogia de uma universidade pública 
federal no ano de 2024. O evento escolhido trata-se da 1ª atividade avaliativa da disciplina na qual foram 
apresentaram dez intelectuais negros/as e indígenas: Abdias Nascimento, Ailton Krenak, Antônio Bispo dos Santos, 
Carolina Maria de Jesus, Conceição Evaristo, Lélia Gonzalez, Milton Santos, Neusa Santos Sousa, Nilma Lino Gomes 
e Sueli Carneiro. Sem a pretensão de sermos prescritivas, refletimos que a Didática Decolonial sempre estará em 
construção, tendo em vista que se constituirá a partir das pautas de luta específicas dos diferentes momentos 
político-históricos, desenvolvendo-se no chão da prática pedagógica em diálogo com o pensamento ancestral.  
Palavras-chave: didática; interculturalidade crítica; decolonialidade.  
 

Towards a Decolonial Didactics: constructions based on Pretagogia 

Abstract 
This text aims to present elements for constructing Decolonial Didactics based on critical interculturality. We start 
from a pedagogical practice based on the Africanity marks proposed by Petit (2016). We choose The 
autoethnography methodology (Santos, 2017), supported by the episodic analysis proposed by Kilomba (2019). The 
focus is on the aspects of an event that occurred in the classes of the didactic discipline. The majority of students 
are of the Pedagogy course at a federal public university in 2024. These aspects are presented and analyzed. The 
event chosen was the first assessment activity of the course, in which ten Black and indigenous intellectuals were 
presented: Abdias Nascimento, Ailton Krenak, Antônio Bispo dos Santos, Carolina Maria de Jesus, Conceição 
Evaristo, Lélia Gonzalez, Milton Santos, Neusa Santos Sousa, Nilma Lino Gomes, and Sueli Carneiro. With no 
intention to be prescriptive, we reflect that Decolonial Didactics will always be under construction. That’s because 
It will be constituted based on the specific struggles of different political-historical moments, in the pedagogical 
practice in dialogue with ancestral thought.  
Keywords: didactics; critical interculturality; decoloniality. 
 

Hacia una Didáctica Decolonial: construcciones basadas en la Pretagogia   
 

Resumen 
El objetivo de este texto es presentar elementos para la construcción de una didáctica descolonial basada en la 
interculturalidad crítica, a partir de una práctica pedagógica basada en los marcadores de africanidad propuestos 
por Petit (2016). La metodología elegida para la investigación fue la autoetnografía (Santos, 2017), apoyada en el 
análisis episódico propuesto por Kilomba (2019). Se presentan y analizan aspectos de un evento ocurrido en las 
clases de la asignatura de Didáctica, impartida a una clase mayoritariamente del curso de Pedagogía de una 
universidad pública federal en el año 2024. El evento elegido fue la primera actividad evaluativa de la asignatura, en 

                                                        
* Doutora em Educação pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio). Professora adjunta da Faculdade de 
Educação da Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Líder do Grupo de Estudos sobre Formação de professores/as, 
diversidade e diferença cultural (GEFPRODi-UFRJ). ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1072-1173. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/5221739281762579. E-mail: ritasperrut@gmail.com. 



 

Por uma Didática Decolonial: construções a partir da Pretagogia 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                   2358-4319 

2 
 

la que se presentaron diez intelectuales negros e indígenas: Abdias Nascimento, Ailton Krenak, Antônio Bispo dos 
Santos, Carolina Maria de Jesus, Conceição Evaristo, Lélia Gonzalez, Milton Santos, Neusa Santos Sousa, Nilma 
Lino Gomes y Sueli Carneiro. Sin pretender ser prescriptivos, reflexionamos que la Didáctica Descolonial siempre 
estará en construcción, ya que se constituye a partir de las pautas de lucha específicas de los diferentes momentos 
político-históricos, desarrollándose en el terreno de la práctica pedagógica en diálogo con el pensamiento 
ancestral.  
Palabras clave: didáctica; interculturalidad crítica; decolonialidad. 
 

INTRODUÇÃO  

Desde os anos de 1980 o campo da didática no Brasil vem passando por 

reconfigurações importantes, visando acompanhar os diferentes momentos políticos e 

históricos vividos pela nossa sociedade. De uma perspectiva meramente instrumental para o 

que Candau (2014) defende como didática fundamental, foram muitos avanços, mas também 

embates e críticas. De acordo com Libâneo (2017), a didática vem a ser a disciplina que investiga 

as formas de realização, condições e fundamentos do ensino. Para além desta discussão, 

argumentamos que a didática vem a ser a disciplina que compõe o currículo dos cursos de 

formação de professores/as e que apresenta potencialidade disruptiva, uma vez que se 

preocupa com todos os aspectos do processo do ensino-aprendizagem. Dito isto, refletir sobre 

categorias como gênero, raça, etnia, sexualidade, religião se faz necessário no campo da 

didática, tendo em vista que a escola é atravessada por toda complexidade da sociedade 

hodierna.  

Candau (2023) propõe a Didática Crítica intercultural como alternativa para se 

refletir acerca de uma educação outra, que articule diferença e igualdade e entenda a primeira 

como uma vantagem pedagógica em sala de aula e não um problema a se tolerar ou superar. 

Para a autora, esta perspectiva da Didática encontra-se em diálogo com o conceito de 

interculturalidade crítica, proposto por Catherine Walsh (2009) e que será desenvolvido na 

seção seguinte.  

Sem a pretensão de sermos prescritivas, ancoradas em Candau (2018), 

defendemos que a interculturalidade crítica oferece alternativas outras para a construção de 

uma Didática Decolonial, que se efetive no chão da escola e da universidade, analisando as 

relações de poder que são construídas a partir da colonialidade, seja no campo da educação, 

seja na sociedade,   levando em conta os saberes construídos por povos e corpos negros, 



 

Rita de Cassia de Oliveira e Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                  2358-4319 

3 

indígenas, quilombolas, ribeirinhas, ciganos e tantos outros grupos subalternizados a partir do 

episódio de colonização baseado na ideia de “raça”.  

Neste sentido, o objetivo deste texto é apresentar elementos para a construção de 

uma Didática Decolonial pautada na interculturalidade crítica, a partir de uma prática 

pedagógica baseada nos marcadores de africanidade propostos por Petit (2016). A metodologia 

escolhida para a pesquisa foi a autoetnografia (Santos, 2017), apoiada pela análise episódica 

proposta por Kilomba (2019). Serão apresentados e analisados aspectos de 1 evento ocorrido 

nas aulas da disciplina didática oferecida a uma turma majoritariamente do curso de Pedagogia 

de uma universidade pública federal no ano de 2024. Tais aspectos do episódio são analisados 

a partir das anotações feitas no caderno narrativo da professora-pesquisadora, docente da 

disciplina.  

Este artigo está organizado em três partes. Inicialmente iremos discutir sobre os 

referenciais teóricos que sustentam a defesa da construção de uma Didática Decolonial: 

interculturalidade crítica e Decolonialidade, os marcadores de africanidade propostos por 

Sandra Petit (2016) na perspectiva da Pretagogia e o conceito insurgente de brechas decoloniais. 

Na seção seguinte serão apresentados elementos possíveis para a descolonização da didática 

e construção de uma Didática Decolonial, a partir da análise episódica dos aspectos de um 

evento ocorrido na disciplina Didática oferecida por uma universidade federal, no ano de 2024, 

à luz da perspectiva da Pretagogia. Finalmente, na seção de considerações finais, discutiremos 

os apontamentos e limites para descolonização da didática e efetivação do que chamamos de 

Didática Decolonial.  
 

REFERENCIAIS PARA UMA DIDÁTICA DECOLONIAL 

Interculturalidade crítica e Decolonialidade 
   

De acordo com Walsh (2009), a interculturalidade crítica vem a ser uma das grandes 

questionadoras do modelo de sociedade vigente, pautado na modernidade/colonialidade. A 

autora salienta que enquanto a interculturalidade funcional não se propõe a discutir e analisar 

os dispositivos e padrões de poder que mantêm a desigualdade, sejam eles institucionais e/ou 

estruturais, a interculturalidade crítica tem como foco a problemática acerca das relações de 

poder estabelecidas, principalmente a partir do padrão de racialização imposto pelo episódio de 

colonização. Walsh (2009) adiciona que a interculturalidade crítica não nasce na academia nem 



 

Por uma Didática Decolonial: construções a partir da Pretagogia 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                   2358-4319 

4 
 

tampouco no Estado, mas trata-se de uma construção de e a partir dos indivíduos 

historicamente subalternizados, nascendo nas discussões políticas dos movimentos sociais em 

um sentido contra hegemônico, sendo uma construção que a autora chama de “desde baixo” 

(p.22).   

Para Sacavino e Candau (2020), a interculturalidade crítica reconhece as diferentes 

epistemes, mas reforça que os conhecimentos eurocêntricos não são os únicos válidos e 

universais. Assume a importância do reconhecimento dos efeitos da colonialidade que 

historicamente silenciou e ainda silencia conhecimentos ancestrais, construídos por povos e 

sociedades não modernas, vistos como atrasados e primitivos.  

Walsh (2009) elucida que a interculturalidade funcional assume a diversidade 

cultural como seu eixo norteador, apontando apenas sua inclusão e reconhecimento na 

sociedade e no Estado. No entanto, a interculturalidade crítica traça pistas distintas como 

prática política que se pretende ser. Adiciona a autora que a interculturalidade crítica se 

preocupa 

[...] também com a exclusão, negação, e subalternização ontológica e 
epistêmico-cognitiva dos grupos e sujeitos racializados; com as práticas – de 
desumanização e de subordinação de conhecimentos – que privilegiam alguns 
sobre outros, “naturalizando” a diferença e ocultando as desigualdades que se 
estruturam e se mantém em seu interior. Mas, e adicionalmente, se preocupa 
com os seres de resistência, insurgência e oposição, os que persistem, apesar 
da desumanização e subordinação (Walsh, 2009, p.23).  
 

A partir desta discussão, entendemos que Decolonialidade e interculturalidade 

crítica podem caminhar juntas no sentido de se desvelar mecanismos de opressão baseados na 

colonialidade do poder, do ser e do saber.  

O projeto da Decolonialidade nasce nas discussões de um grupo de teóricos/as 

preocupados/as com os efeitos do processo de colonização na América Latina. Conforme nos 

diz Ballestrin (2013), este grupo de intelectuais se autointitula “grupo 

Modernidade/colonialidade” centrando suas discussões acerca da colonialidade, inaugurada a 

partir da ideia de raça, uma abstração estratégica de opressão (p.97).  

De acordo com Maldonado-Torres (2019), a decolonialidade procura incomodar a 

lógica moderna-ocidental-colonial e traz à tona a discussão acerca do não moderno, focalizando 

o que está para além da modernidade. Modernidade e a colonialidade são as duas faces de uma 

mesma moeda, sendo a primeira inaugurada pelos episódios de invasão que foram 



 

Rita de Cassia de Oliveira e Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                  2358-4319 

5 

oportunizados pela ideia de raça. Já a colonialidade vem a ser o legado e a lógica do colonialismo 

que permanece até os dias de hoje, reforçando a manutenção de preconceitos, exclusivamente 

o racismo. O campo da decolonialidade nos oferece pistas para discutir, refletir e escolher os 

descritores que nos serviram para a nossa análise. 

A discussão sobre a ideia raça é central para os estudos decoloniais. Para autoras/es 

como Quijano (apud Oliveira; Candau, 2010), o conceito de raça é uma abstração que nada tem 

a ver com processos biológicos. A ideia de raça permitiu a inferiorização de grupos não-europeus 

no que diz respeito à produção da divisão racial do trabalho, dos salários, dos conhecimentos e 

produções culturais (Oliveira; Candau, 2010). 

A classificação hierárquica racial viabilizou a ocorrência dos episódios de invasão e 

o sujeito colonizado é visto como um campo e espaço de luta que deve ser dominado e 

controlado, para que a lógica moderna colonial continue estável (Maldonado-Torres, 2019).  

Para Quijano (2005) as relações de dominação foram construídas a partir da ideia 

de raça, produzindo historicamente novas identidades sociais com conotação racial. À medida 

que as relações sociais se configuram em relações de dominação, estas identidades iam sendo 

hierarquizadas, e, consequentemente, moldadas aos padrões de dominação que se impunha. 

Desta forma compreende-se que a ideia de raça foi demarcada como instrumento de 

classificação social básica da população instituindo a colonialidade do ser e do poder. 

A colonialidade do poder trata-se da invasão do imaginário do povo colonizado por 

parte do colonizador, destruindo assim suas culturas, suas epistemes, convencendo-o de sua 

suposta inferioridade para subjugá-lo e dominá-lo. A partir desta perspectiva, a colonialidade do 

ser é pensada a partir da negação do estatuto de ser humano a indivíduos negros e indígenas na 

construção da sociedade moderna ocidental, o que causa efeitos até os dias de hoje, como 

podemos perceber quando nos deparamos com os diversos casos de racismo ainda presente na 

nossa sociedade (Oliveira; Candau, 2010).  

No que diz respeito a colonialidade do saber, há a repressão de formas não 

ocidentais de conhecimento, como por exemplo, a negação de todo legado intelectual indígena 

e africano. Para Castro-Gomez (2005) colonialidade do saber e colonialidade do poder nascem 

de uma mesma matriz genética, pois “produção da alteridade para dentro e a produção da 

alteridade para fora formavam parte de um mesmo dispositivo de poder” (Castro-Goméz, 2005, 

p.84). 



 

Por uma Didática Decolonial: construções a partir da Pretagogia 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                   2358-4319 

6 
 

Brechas decoloniais 

Se vivemos em uma sociedade na qual os efeitos da colonialidade interferem na 

forma como esta se desenvolve, entendemos que a universidade não está imune a tal influência. 

A colonialidade do saber está presente no contexto escolar e universitário valorizando 

conhecimentos ditos como universais, mas que na verdade são orientados pela lógica 

eurocêntrica com sua vertente cis-hetero-cristã-patriarcal. Os saberes ancestrais de povos 

indígenas e africanos, que muito contribuíram para a construção da nossa sociedade, ficam em 

sua maioria, de fora dos conteúdos trabalhos pelas disciplinas oferecidas pelas escolas e pela 

universidade. Dito isto, ao refletirmos sobre a disciplina didática, objeto deste estudo, 

obrigatória para todos os cursos de licenciatura oferecidos pelas universidades do Brasil, 

constatamos que sua ementa também não contemplaria conhecimentos outros, não modernos 

e ancestrais. O campo da decolonialidade nos fornece uma pista e aposta de insurgência para 

desenvolver tais saberes na disciplina, entendendo a urgência de tais temáticas, tendo em vista 

que há duas leis que garantem a obrigatoriedade do ensino de conhecimentos afro-brasileiros e 

indígenas nas escolas de Ensino Fundamental e Médio: a lei 10.639/03 e a lei 11.645/08 (Brasil, 

2003, 2008). O conceito de Brechas decoloniais vem sendo entendido como estratégia de luta e 

agência a favor de uma formação de professores/as mais justa, racializada, ampla e 

democrática, pois trata-se de uma estratégia efetiva de insurgência frente à estrutura colonial 

imposta na educação brasileira.  

Para Walsh (2016), embora a transformação estrutural da sociedade só possa 

acontecer por fora dos sistemas, por fora do estado, há uma possibilidade de insurgência, que 

não vai ser permitida pelo sistema opressor, mas vai ser produzida pelas brechas, brechas essas 

que são as fissuras encontradas na estrutura colonial, que são tomadas como elementos para a 

transformação. Discussões e temáticas acerca da diferença cultural, da luta contra a 

desigualdade e pela vida digna para todas pessoas devem ser abordadas a partir das brechas 

que precisam ser encontradas na estrutura que se impõe sobre a prática pedagógica docente. 

Os espaços e fissuras deixados pela estrutura alienante devem ser preenchidos de maneira 

insurgente e efetiva. A dita “neutralidade” do processo de ensino-aprendizagem pode ser 

desvelada e desta forma questões e identidades silenciadas podem vir à tona trazendo o 

aprofundamento de temáticas vistas como tabu na e pela escola moderna. 



 

Rita de Cassia de Oliveira e Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                  2358-4319 

7 

Tendo todo este cenário onde as diferentes perspectivas da colonialidade afetam as 

relações, incluindo as educativas, nos parece urgente buscar caminhos para a construção de 

uma Didática Decolonial pautada na interculturalidade crítica. Buscamos também 

contribuições de epistemologias afro-brasileiras para uma construção que venha de baixo, que 

surja a partir da necessidade de insurgência de saberes outros, racializados, orgânicos e 

ancestrais.  
 

Os marcadores de africanidade: contribuições da Pretagogia para a construção de uma 
Didática Decolonial 
  

Sandra Petit (2016), a partir da alteração realizada na atual Lei de Diretrizes e Bases 

da educação pela lei 10.639/03 (Brasil, 2003), reflete sobre a dificuldade da implementação 

desta lei nas escolas tendo em vista que há mais de quinhentos anos nossa sociedade é forjada 

a partir da lógica de branqueamento do conhecimento e negação da importância do corpo, 

principalmente negro, como fonte e produtor de conhecimento.  A autora argumenta que 

Pretagogia é  

[...] a abordagem teórico-metodológica que parte de referências das filosofias 
que atravessam as tradições africanas e os estudos embasados em Bâ (1982). 
Munanga (2009), Sodré (1988; 2012), Cunha (2007), Silva (2013), Cruz (2011), 
Meijer (2012), Videira (2010), dentre outros, para propor uma pedagogia que 
atualiza seus princípios nas culturas afro-brasileiras e afrodiaspóricas em 
geral a partir dos seguintes fundamentos: 1) o autorreconhecimento 
afrodescendente;  2) a tradição oral; 3) a apropriação dos valores das culturas 
de matriz africana; 4) a circularidade; 5) a religiosidade de matriz africana 
entrelaçada nos saberes e conhecimentos; 6) o reconhecimento da 
sacralidade; 7) o corpo como produtor espiritual, produtor de saberes; 8) a 
noção de território como espaço-tempo socialmente construído; 9) o 
reconhecimento e entendimento do lugar social atribuído ao negro (Petit, 
2016, p.665).  

 

Ao refletirmos sobre a formação de professores/as, concordamos com Petit (2016) 

quando a autora discute sobre a dificuldade dos/as professores/as que atuam nas escolas (e 

os/as universitários também) enfrentam para descobrir e afirmar seu pertencimento afro. Tal 

dificuldade reflete, por muitas vezes, sua negação em trabalhar com conhecimentos 

afrodiaspóricos. Adicionamos que a partir da promulgação da lei 11.645/08 (Brasil, 2008), 

desenvolver um trabalho com epistemologias indígenas para além de um viés folclórico, 

também se apresentam como um grande desafio para os/as docentes, se estes/as não se 

reconhecerem como descendentes destes povos.  



 

Por uma Didática Decolonial: construções a partir da Pretagogia 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                   2358-4319 

8 
 

Baseada no 1º fundamento da Pretagogia proposto por Petit (2016), o 

autorreconhecimento afrodescendente, trazemos os trinta marcadores de africanidade. Estes, 

segundo a autora, vêm a ser trinta temáticas possíveis de identificação das africanidades na vida 

dos/as nossos/as professores/as e que reúnem um escopo amplo e relevante de 

atravessamentos afro. Salientamos que não é necessariamente o objetivo de Petit (2016) ao 

trazer tais marcadores, mas na disciplina Didática ampliamos a discussão e reflexão também 

para o autorreconhecimento da ancestralidade indígena: 1) História do meu nome, 2) Histórias 

da minha linhagem, 3) Valorização da contação (mitos, lendas), 4) Histórias do meu lugar de 

pertencimento, 5) Sabores da minha infância, 6) Pessoas negras referências pra mim na minha 

família e no mundo, 7) Simbologia da circularidade, 8) Ritos de transmissão e ensino, 9) 

Mestras/es negras/os da cultura negra, 10) Escrituras negras, 11) Curas e práticas de saúde, 12) 

Cheiros significativos, 13) Festas da minha infância e festas de hoje, 14) Lugares míticos e 

territórios afromarcados, 15) Músicas, cantos, toques, 16) Danças, 17) Cabelos afro/práticas de 

afirmação ou negação dos traços negros, 18) Representações e relações com África, 19) 

Negritude – força e resistência, 20) Artesanato, 21) Outras tecnologias, 22) Valores de 

família/filosofia, 23) Racismos, 24) Formas de conviver, solidariedade/relações comunitárias, 

25) Relação com a natureza, 26) Religiosidades pretas, 27) Relações com as/os mais velhas/os, 

28) Vocabulário e forma de falar afro, 29) Relação com o chão e 30) Brincadeiras e jogos 

tradicionais.  

Ao longo da disciplina Didática, os marcadores da africanidade foram perseguidos 

para fomentar a reflexão a autorreconhecimento dos/as estudantes, professores/as em 

formação. Cabe salientar que a professora da turma também foi por muitas vezes afetada, tendo 

em vista ser uma mulher negra em busca de sua ancestralidade indígena. A seguir, discutiremos 

como os diferentes aspectos deum evento ocorrido na disciplina desenvolvem alguns 

marcadores de africanidade (e também de ancestralidade indígena) a partir da identificação (e 

construção) de brechas decoloniais nas aulas.  

 

CAMINHOS POSSÍVEIS PARA UMA DIDÁTICA DECOLONIAL OU DESCOLONIZANDO A DIDÁTICA 
 

 Assumindo o desafio de pesquisar a própria prática docente, nos inspiramos na 

autoetnografia para a realização deste estudo. Santos (2017) argumenta que esta vem a ser uma 



 

Rita de Cassia de Oliveira e Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                  2358-4319 

9 

metodologia de pesquisa que se utiliza da experiência pessoal do/a pesquisador/a para 

descrever, analisar e criticar suas crenças culturais, práticas e experiências. Valoriza e 

reconhece as relações do/a pesquisador/a com os/as demais sujeitos da pesquisa e visa uma 

cuidadosa e aprofundada autorreflexão, para mencionar e questionar as intersecções entre o 

pessoal e o político, o sujeito e o social, o micro e o macro.  

 Sendo assim, nos propomos a analisar as experiências e vivências ocorridas na 

disciplina didática oferecida a uma turma, prioritariamente do curso de Pedagogia, de uma 

universidade federal localizada na cidade do Rio de Janeiro, no 1º semestre de 2024. Para tal 

análise lançamos mão de proposta de Grada Kilomba quando a mesma em sua obra Memórias 

da Plantação, se propõe a analisar a narrativa de mulheres negras acerca do racismo cotidiano.  

Grada Kilomba (2019) se utiliza da análise episódica para detectar nas narrativas de 

mulheres negras, tópicos centrais de suas experiências com o racismo. Assim como Kilomba 

(2019), analisamos a totalidade do material construído pela professora-pesquisadora, em seu 

caderno de anotações, que chamamos de caderno narrativo, tendo em vista que o mesmo tinha 

elementos para além da descrição das aulas. Havia anotações sobre suas impressões, 

sentimentos, frustrações e alegrias, desenho, fotos e até mesmo falas e anotações dos/as 

estudantes, dos quinze encontros ocorridos na disciplina. Feita esta primeira análise, foi 

escolhido um evento que trouxe muitas discussões acerca dos marcadores de africanidade e 

ancestralidade indígena.   

Partindo para uma perspectiva positiva, que vai além da discussão sobre o 

sofrimento e extermínio dos povos africanos e indígenas, no que diz respeito à construção de 

uma educação para as relações étnico-raciais, nos utilizamos da análise episódica para a 

discutição deste evento e que contribui para construção de uma Didática Decolonial, pautada 

nos marcadores de africanidade, sugeridos por Petit (2016). O evento analisado foi a primeira 

atividade avaliativa do curso intitulada como “Apresentação das escolas e seus/suas 

patronos/as”.  

 

Apresentação das escolas e seus/suas patronos/as 
 

De acordo com o registro feito em seu caderno narrativo, no 1º dia de aula a 

professora-pesquisadora chega em sala e coloca no quadro nomes de diversos/as intelectuais 

brasileiros/as negros/as e indígenas. Após o estranhamento inicial da turma, a professora 



 

Por uma Didática Decolonial: construções a partir da Pretagogia 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                   2358-4319 

10 
 

propõe que os/as estudantes se separem em grupos e que estes grupos se tratem como escolas 

ao longo de todo semestre. Sendo assim, cada escola precisa escolher um/a dos/as intelectuais 

com o nome no quadro como seu/sua patrono/a e apresentar sua vida e obra para a turma. 

Foram formadas 10 escolas que apresentaram os/as seguintes intelectuais: Abdias Nascimento, 

Ailton Krenak, Antônio Bispo dos Santos, Carolina Maria de Jesus, Conceição Evaristo, Lélia 

Gonzalez, Milton Santos, Neusa Santos Sousa, Nilma Lino Gomes e Sueli Carneiro.  

É importante destacar o estranhamento da turma ao ver diante de si, um quadro 

branco repleto de nomes de intelectuais negros/as e indígenas, sendo em sua maioria, 

desconhecidos/as por um grande número de estudantes. Foram incentivados/as pela docente 

para que falassem sobre as personalidades conhecidas e a mesma pergunta, se percebem quais 

as motivações para tal atividade, abrindo um espaço seguro de fala e escuta coletiva, 

procurando construir o que bell hooks 1(2020) chama de Pedagogia engajada. De acordo com a 

autora, esta pedagogia parte do pressuposto de que a interação entre estudantes e professor/a 

auxilia no processo de aprendizagem. Para isso, deve haver a ênfase na participação mútua, 

pois, para a autora, é o movimento de troca de ideias entre todas as pessoas envolvidas no 

processo pedagógico, que possibilita a construção de um ambiente de trabalho relevante.  

Nas duas semanas seguintes, os grupos, agora constituídos como escolas, 

apresentaram personalidades para todo o grupo. Cada encontro contava com três horas de 

duração (quatro tempos de aula) o que permitiu que cinco personalidades fossem apresentadas 

por encontro. Após as apresentações do dia, a professora propunha que todo o grupo se 

organizasse em formato de círculo para a discussão, contemplando assim, a simbologia da 

circularidade.  

Identificamos que no desenvolvimento da atividade, todas as apresentações 

perpassaram por quatro marcadores: pessoas negras (e indígenas) referências do mundo 

significativas para mim, mestres/as negros/as (e indígenas) da cultura negra, racismos e 

relações com as/os mais velhas/os.  

Nas apresentações, o tema racismo foi recorrente tendo em vista que todos/as os/as 

intelectuais apresentados/as de alguma forma discutem/discutiam tal questão em seus estudos 

                                                        
1 Optamos em usar o nome da autora com iniciais minúsculas respeitando a defesa da mesma ao dizer que prefere que a grafia 
seja feita desta forma, desafiando a ideia do indivíduo como centro do poder, voltando a atenção para as suas ideias.  



 

Rita de Cassia de Oliveira e Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                  2358-4319 

11 

e produções. Ailton Krenak e Conceição Evaristo foram os/as indicados/as pelos/as estudantes 

como os/as mais conhecidos/as, ainda que maior parte da turma não tenha lido nenhuma obra 

de ambos/as, até então e tenha citado-os/as apenas como alguém que já tenham ouvido falar. 

O grupo que apresentou Conceição Evaristo salientou que a escritora só conseguiu realizar seu 

doutoramento com sessenta e cinco anos de idade e abriu uma discussão acerca da jornada 

dupla de trabalho de mulher, principalmente a mulher negra, dificultando assim que ela tenha 

tempo e disponibilidade para estudo e aperfeiçoamento. A discussão sobre interseccionalidade 

surgiu, tendo em vista que a intersecção de marcadores da diferença como gênero, raça e classe 

social são cruciais para a compreensão acerca da situação da mulher negra no Brasil (Akotirene, 

2019). Ainda sobre racismo, Ribeiro (2019) salienta que devemos nomear o racismo, pois não 

temos como combater o que não identificamos. Na turma algumas pessoas relativizaram o que 

os/as demais intelectuais apresentados/as viveram para que pudessem ser reconhecidos/as e 

a discussão foi pautada no reconhecimento de que racismo é crime no Brasil.  

Algumas estudantes se emocionaram ao serem provocadas a identificar 

personalidades negras e indígenas que fossem referências para elas. A turma em sua maioria 

era composta por mulheres negras e uma delas relatou nunca ter pensado em sua mãe como 

uma intelectual. Foi também discutida a dificuldade que a escola tem em dialogar com os 

saberes da comunidade do seu entorno, evidenciando a colonialidade do saber, um dos 

elementos que estruturam a sociedade moderna (Castro-Goméz, 2005).  

Lélia Gonzalez foi a intelectual apresentada que mais fomentou discussões acerca 

dos marcadores: história do meu nome, músicas, cantos e toques e danças afro. Ratts e Rios 

(2010) salientam na obra biográfica da autora que a mesma assume o sobrenome “Gonzalez” 

do seu marido e mesmo ele sendo europeu, a incentivou a assumir sua africanidade e 

religiosidade. Gonzalez (2020) discute sobre o carnaval, argumentando que a mulher negra é 

vista como figura central nos desfiles das escolas de samba do Rio de Janeiro, mas que ao longo 

do ano é desvalorizada e vilipendiada. A autora chama atenção para o perigo que foi para a nossa 

história a construção do mito da democracia racial e discute sobre o papel da doméstica hoje 

vista pela autora como uma “mucama permitida” (Gonzalez, 2020, p.82). Foi instaurada a 

discussão sobre como a mulher negra é considerada hoje nos desfiles da escola de samba, 

tendo em vista que postos importantes nas agremiações têm sido ocupados, em sua maioria, 

por mulheres brancas. A apresentação da intelectual também fomenta discussões acerca do 



 

Por uma Didática Decolonial: construções a partir da Pretagogia 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                   2358-4319 

12 
 

marcador vocabulário e forma de falar afro a partir do conceito de pretuguês, ancorado por 

Gonzalez (2020). As diferentes formas de expressão pela fala são tidas como determinantes 

para a validação do que está sendo comunicado. O conceito de pretuguês nos ajuda a refletir 

sobre a herança africana na nossa língua brasileira e a superar o binarismo moderno certo-

errado. 

No que diz respeito aos marcadores histórias do meu lugar de pertencimento e 

lugares míticos e territórios afromarcados, Milton Santos foi o intelectual apresentado que a 

discussão acerca destes marcadores. Considerado o pai da geografia brasileira, Santos (2008) 

discute sobre lugares e espaços a partir do fenômeno da globalização. Para o autor, os lugares e 

espaços atualmente são preenchidos a partir de lógicas desiguais, pautadas em como as 

relações de trabalho se estabelecem. Foi discutido pela turma de que forma as diferentes 

regiões da cidade do Rio de Janeiro são ocupadas; quem ocupa as áreas ditas mais nobres e de 

que forma: moradia, trabalho, estudo ou lazer. Os/As estudantes foram provocados pela 

professora a identificar em quais regiões da cidade se localizam quilombos e aldeias indígenas. 

Foi sugerida pela turma a realização de uma aula externa à zona portuária da cidade, chamada 

Pequena África, para reconhecimento do território e apropriação da história da chegada de 

pessoas negras escravizadas à cidade.  

Ailton Krenak e Antônio Bispo dos Santos (Nêgo Bispo) contemplaram as discussões 

dos marcadores formas de conviver, solidariedade/relações comunitárias e relação com o chão. 

Cabe destacar que Krenak foi o único intelectual indígena escolhido para apresentação e Nêgo 

Bispo foi o único indivíduo quilombola que teve o nome proposto para a atividade. A turma e a 

professora se comprometeram a buscar mais destas referências ao longo do semestre.  

Para Krenak (2022) a educação ocidental prepara as crianças para o futuro e não 

para serem o que são hoje. O autor salienta que este modelo de educação procura educar para 

que as crianças sejam campeãs em algo, não trabalhando com o sentido da experiência coletiva, 

para que sejam companheiras umas das outras.  A ideia de ser humano e meio ambiente fazerem 

parte de um mesmo todo perpassa as ideias de Krenak e também de Nêgo Bispo. De acordo com 

Santos (2023), os povos da cidade não se relacionam com a natureza por terem medo. Para o 

autor é a cosmofobia que causa a desconexão entre humanos e natureza e a colonialismo 

reforça a ideia de expropriação e extração desnecessárias. Ambos os intelectuais salientam a 



 

Rita de Cassia de Oliveira e Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                  2358-4319 

13 

necessidade da reconexão dos povos com a natureza e que a mesma não pode ser vista como 

sujeira ou lixo. A pergunta feita por Santos (2023) foi posta no quadro por um dos grupos e gerou 

reflexões e discussões importantes: “Por que adoecemos menos nos quilombos no contexto de 

pandemia?” (p.102).  

Carolina Maria de Jesus e Conceição Evaristo foram intelectuais que contemplaram 

em suas apresentações o marcador escrituras negras por conta das suas obras literárias 

importantes para a discussão sobre a situação das pessoas negras no Brasil, principalmente 

mulheres negras. Abdias Nascimento trouxe a reflexão sobre religiosidades pretas e a turma 

pôde discutir sobre o avanço das religiões neopentecostais no Brasil e a dificuldade que crianças 

que professam religiões de matriz africana enfrentam nas escolas, para assumir sua fé. 

Conforme Caputo (2008), as crianças do candomblé sentem vergonha de assumir sua 

religiosidade na escola por medo de discriminação e em sua maioria já sofreram preconceito. 

Uma das estratégias para não passar por tal questão, segundo a autora, é se declararem 

católicas.   

Negritude – força e resistência também é um marcador de africanidade 

contemplado a partir de todas as apresentações (no caso de Ailton Krenak identificamos o 

marcador ancestralidade indígena – força e resistência), no entanto, ressaltamos a importância 

da filósofa  

Sueli Carneiro por seu ativismo e engajamento que vai além do campo acadêmico. 

A intelectual oferece várias ações sociais além de ser coordenadora do portal Geledés, site que 

oferece reportagens, artigos e informa sobre ações em direitos humanos, saúde e também junto 

a Organização das Nações Unidas (ONU).  

Conhecer Sueli Carneiro também trouxe a discussão sobre o conceito de 

epistemicídio. Carneiro (2005) articula a ideia de epistemicídio junto ao dispositivo de 

racialidade. Para a autora, ancorada nos estudos de Boaventura de Sousa Santos, epistemicídio 

vem a ser a negação de todo conhecimento não moderno, produzido pelos povos 

subalternizados. Tal epistemicídio contribui para o fortalecimento da colonialidade do saber, tão 

presente em nossas escolas e mais ainda em nossas universidades.  

Discutir sobre diferentes texturas de cabelo e práticas de afirmação ou negação dos 

traços negros e indígenas é assunto importante para a reflexão acerca da construção da 

autoimagem negra não só das crianças nas escolas, mas também de professores/as em 



 

Por uma Didática Decolonial: construções a partir da Pretagogia 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                   2358-4319 

14 
 

formação inicial ou em serviço. Nilma Lino Gomes apresenta estudos sobre tal temática e fala 

sobre a importância do cabelo, principalmente para mulheres negras. Gomes (2003) traz 

discussões importantes para o campo da formação de professores/as e uma pergunta fomentou 

a reflexão de toda turma:  

Durante os processos de formação docente, os educadores têm contato com 
reflexões que discutem as representações construídas em nossa sociedade 
sobre o negro, sua estética, sua ascendência africana e as formas como estas 
se misturam com situações de racismo, discriminação e preconceito racial? 
(Gomes, 2003, p.172).  

  

A pergunta sobre cabelos trouxe muitos depoimentos dos/as estudantes acerca de 

episódios vividos na escola e até mesmo na universidade. Os corpos negros e indígenas ainda 

são vistos como diferentes, como os outros, a partir de uma lógica colonial de desumanização e 

inferiorização.   

Cabe salientar que a partir deste 1º episódio vivido na disciplina, a turma foi 

incentivada a levar em consideração nas atividades seguintes, os conhecimentos trazidos 

pelo/a intelectual que representava a sua escola. Desta forma, ainda que texto ditos como 

“clássicos da didática” tenham sido trabalhados na disciplina, todas as análises foram feitas a 

partir do pensamento do autor/a inicialmente apresentado/a. Refletir como autores/as 

negros/as e indígenas se colocariam sobre tendências (neo)liberais de educação ou sobre 

perspectivas excludentes de avaliação, tornou-se a discussão central de todo curso, 

fomentando a construção de estratégias de insurgência e perspectivas outras de educação e 

didática.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Este texto teve como objetivo apresentar elementos para a construção de uma 

Didática Decolonial pautada na interculturalidade crítica, a partir de uma prática pedagógica 

baseada nos marcadores de africanidade propostos por Petit (2016). A metodologia escolhida 

para a pesquisa foi a autoetnografia (Santos, 2017), apoiada pela análise episódica proposta por 

Kilomba (2019). Foram apresentados e analisados aspectos de 1 evento ocorrido nas aulas da 

disciplina didática oferecida a uma turma majoritariamente do curso de Pedagogia de uma 

universidade pública federal no ano de 2024. Tais aspectos do episódio foram analisados a partir 

das anotações feitas no caderno narrativo da professora-pesquisadora, docente da disciplina. 



 

Rita de Cassia de Oliveira e Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                  2358-4319 

15 

Muitas reflexões e discussões que surgiram ao longo do episódio analisado 

reverberam por todo o curso. Ainda que as leis 10.639/03 e 11.645/08 já tenham sido 

promulgadas há bastante tempo, a escola e principalmente a universidade têm tido dificuldade 

em trabalhar com temas concernentes a uma educação para as relações étnico-raciais de 

maneira efetiva, tendo em vista que os/as estudantes da disciplina analisada, professores e 

professoras em formação, se mostraram surpresos/as ao serem desafiados/as a pensar sobre 

tais questões e em sua maioria, relataram não terem tido, até então, disciplinas que 

contemplassem estas discussões.  

A construção de uma Didática Decolonial pautada na interculturalidade crítica 

certamente apresenta muitos desafios, tendo em vista que as instituições de ensino superior 

seguem um modelo moderno/colonial compartimentalizado e ainda centrado, em sua maioria, 

nos estudos de autores/as europeus/as e norte-americanos/as. Se a Didática Decolonial precisa 

nascer “desde baixo” como nos aponta Walsh (2009, p.22), epistemes outras, conhecimentos 

ancorados por grupos historicamente subalternizados, devem fazer parte das ementas e 

programas das disciplinas, com o olhar na utopia desejável de se transformar a universidade em 

uma pluriversidade, ou seja, um locus plural de produção de saberes, em que todos os corpos 

se sintam pertencentes de maneira igualitária.  

Trabalhar com autores/as negros/as e indígenas que influenciam a nossa história e 

a história da educação nos alerta para o fato de que as lutas dos movimentos sociais não vêm 

de agora, há uma grande agenda de luta que segue há longo prazo. Muitas conquistas já foram 

alcançadas, mas muito ainda há por fazer. O diálogo entre universidade, escola e movimentos 

sociais faz-se crucial no presente, se quisermos desfrutar de um futuro ancestral, ou seja, de 

uma sociedade que nos garanta vida digna e bem viver, conforme salienta Krenak (2022).   

Sem a pretensão de sermos prescritivas, refletimos que a Didática Decolonial 

sempre estará em construção, tendo em vista que se constituirá a partir das pautas de luta 

específicas dos diferentes momentos político-históricos, desenvolvendo-se no chão da prática 

pedagógica em diálogo com o pensamento ancestral. 

 

REFERÊNCIAS 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Pólen, 2019.  



 

Por uma Didática Decolonial: construções a partir da Pretagogia 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                   2358-4319 

16 
 

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência 
Política, Brasília, n. 11. p. 89 – 117. mai./ago. 2013. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3XdYYPbwwXH55jhv/?format=pdf&lang=pt. Acesso 
em: 20 mar. 2025.   

BRASIL. Lei 11.645, de 10 de março de 2008. Lei que inclui no currículo oficial da rede de 
ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena. Disponível 
em https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso em 10 
de jan. de 2025. 

BRASIL. Lei 10.639, de 09 de janeiro de 2003. Lei que estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da 
temática “História e Cultural Afro-Brasileira”. Disponível em 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em 10 de jan. de 2025.  

CASTRO-GÓMEZ, S. Ciências sociais, violência epistêmica e o problema da “invenção do 
outro”. In: LANDER, E. (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 
Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 87 – 95.  

CANDAU, Vera Maria. Didática crítica intercultural e decolonial: uma perspectiva em 
construção. In: LONGAREZI, Andréa M.; PIMENTA, Selma G.; PUENTES, Roberto V. (org.). 
Didática crítica no Brasil. São Paulo: Cortez, 2023. p. 208 – 232.  

CANDAU, Vera Maria. Interculturalidade e cotidiano escolar. In: CANDAU, Vera Maria (org.). 
Didática: tecendo/reinventando saberes e práticas. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2018. p. 220 – 235. 

CANDAU, Vera Maria. A didática e a formação de educadores - da exaltação à negação: a busca 
pela relevância. In: CANDAU, Vera Maria. (org.). A didática em questão. 36. ed. Petrópolis: 
Vozes, 2014. p. p. 13 – 24.  

CAPUTO, Stela Guedes. Ogan, adòsu,òjè, ègbónmi e ekedi. O candomblé também está na 
escola. Mas como? In: MOREIRA, Antonio Flávio; CANDAU, Vera Maria. (org.). 
Multiculturalismo: diferenças culturais e práticas pedagógicas. Petrópolis: Vozes, 2008. p. 149 
– 181.  

CARNEIRO, Sueli Aparecida. A construção do outro como não-ser como fundamental do ser. 
2005. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2005.  

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores/as: um olhar sobre 
o corpo negro e o cabelo crespo. Educação e Pesquisa, São Paulo, v.29, n.1, p. 167-182, 
jan./jun. 2003.  

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: RIOS, Flávia, LIMA, Márcia. (org.). 
Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. p. 75 – 93.  

hooks, bell. Pedagogia engajada. In: hooks, bell. Ensinando pensamento crítico: sabedoria 
prática. São Paulo: Elefante, 2020. p. 47 – 51.  

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 
Cobogó, 2019.  

KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022.  

https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3XdYYPbwwXH55jhv/?format=pdf&lang=pt
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm


 

Rita de Cassia de Oliveira e Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26878, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26878                  2358-4319 

17 

LIBÂNEO, José Carlos. Didática. São Paulo: Cortez, 2017.  

MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: algumas 
dimensões básicas. In: BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; 
GROSFOGUEL, Ramón (org.). Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2019. p. 27 – 53. 

OLIVEIRA, Luiz Fernandes; CANDAU, Vera Maria. Pedagogia Decolonial e Educação antirracista 
e intercultural no Brasil. Educação em Revista, Belo Horizonte, v.26, n.01, p.15-40, abr. 2010. 

PETIT, Sandra H. Práticas Pedagógicas para a lei 10.639/2003: criação de nova abordagem de 
formação na perspectiva das africanidades. Educ.Foco, Juiz de Fora, v.21, n.3, p.657-684, 
set./dez, 2016. 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, E. 
(org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-
americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 117 – 142. 

RATTS, Alex; RIOS, Flavia. Lélia Gonzalez. São Paulo: Selo Negro, 2010.  

RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.  

SACAVINO, Susana; CANDAU, Vera Maria. Perspectiva decolonial e educação intercultural: 
articulações. In: CANDAU, Vera Maria (org.). Pedagogias decoloniais e interculturalidade: 
insurgências. Rio de Janeiro: APOENA, 2020. p. 12 – 22.  

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: UBU Editora, 2023.  

SANTOS, Silvio Matheus Alves. O método da autoetnografia na pesquisa sociológica: atores, 
perspectivas e desafios. Revista do Programa de Pós-graduação em Sociologia da USP. São 
Paulo, v.24, p.214-241. 2017.  

SANTOS, Milton. O lugar: encontrando o futuro. RUA: Revista de Urbanismo e Arquitetura. 
Salvador. 2008. n.6. p.34-39. 2008. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/rua/article/view/3113/2230. Acesso em: 10 jan. 2025.  

WALSH, Catherine. Interculturalidade, Crítica e Pedagogia Decolonial: in-surgir, re-existir e re-
viver. In: CANDAU, V.M. (org.). Educação intercultural na América Latina: entre concepções, 
tensões e propostas. Rio de Janeiro: 7Letras, 2009. p. 12 – 42.  

WALSH, Catherine. Notas pedagógicas a partir das brechas decoloniais. In: CANDAU, V.M. 
(org.) Interculturalizar, descolonizar, democratizar: uma educação “outra”? Rio de Janeiro: 7 
Letras, 2016. p.64-75. p. 64 – 75.  

 

 

Recebido em: Junho/2025.  
Aprovado em: Novembro/2025.  
 

https://periodicos.ufba.br/index.php/rua/article/view/3113/2230

