
 
 

       https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                  2358-4319 

 

 
Meu Crespo é de Rainha: a interseccionalidade entre raça e gênero na literatura infantil 

 
Enauanny Wênya Lira Santos*, Tarcia Regina da Silva** 

 
 

Resumo 
A interculturalidade se articula com a urgência de uma sociedade mais justa, equitativa, igualitária e plural. Nesse 
cenário, defendemos que desde a Educação Infantil precisamos trabalhar para a redução das desigualdades. 
Assim, a partir do reconhecimento da literatura como um direito humano, nos propomos a analisar o livro de 
literatura infantil Meu Crespo é de Rainha, da bell hooks (2018), que enaltece a beleza e a identidade da menina 
negra. A pesquisa, de caráter documental, teve o objetivo de fomentar possibilidades da utilização desse artefato 
cultural no trabalho pedagógico a partir da interseccionalidade entre raça e gênero para crianças pequenas.  
Palavras-chave: Feminismo negro; interseccionalidade; literatura infantil. 
 

My Afro is Queen: intersectionality between race and gender in children's literature 
 

Abstract 
Interculturality is articulated with the urgency of a more just, equitable, egalitarian, and plural society. In this 
scenario, we advocate that from Early Childhood Education, we need to work towards the reduction of inequalities. 
Thus, recognizing literature as a human right, we propose to analyze the children's literature book "My Bell Hooks Is 
a Queen" by Bell Hooks (2018), which extols the beauty and identity of the Black girl. This documentary research 
aimed to foster possibilities for using this cultural artifact in pedagogical work based on the intersectionality 
between race and gender for young children. 
Keywords: Black feminism; intersectionality; children's literature. 

 
Mi Crespo es de Reina: la interseccionalidad entre raza y género en la literatura infantil 

 
Resumen 

La interculturalidad se articula con la urgencia de una sociedad más justa, equitativa, igualitaria y plural. En este 
escenario, defendemos que desde la Educación Infantil necesitamos trabajar para la reducción de las 
desigualdades. Así, a partir del reconocimiento de la literatura como un derecho humano, nos proponemos analizar 
el libro de literatura infantil "Mi Bell Hooks Es una Reina" de Bell Hooks (2018), que exalta la belleza y la identidad 
de la niña negra. Esta investigación documental tuvo como objetivo fomentar posibilidades para la utilización de 
este artefacto cultural en el trabajo pedagógico a partir de la interseccionalidad entre raza y género para niños 
pequeños. 
Palabras clave: Feminismo negro; interseccionalidad; literatura infantil. 
 

                                                        
* Mestre em Culturas Africanas, da Diáspora, e dos Povos Indígenas pela Universidade de Pernambuco (UPE). Professora da Rede 
Municipal de Garanhuns. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3201-6069. Lattes: http://lattes.cnpq.br/5792769313025634. E-
mail: enauanny@gmail.com. 
** Doutora em Educação pela Universidade Federal da Paraíba (UFPB). Professora Associada da Universidade de Pernambuco 
(UPE). Pesquisadora do Grupo de Pesquisas e Estudos da Criança. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4392-3468. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/5951919363361300. E-mail:tarcia.silva@upe.br. 

https://orcid.org/0000-0000-0000-0000
http://lattes.cnpq.br/5792769313025634
mailto:enauanny@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-4392-3468


 

Meu Crespo é de Rainha: a interseccionalidade entre raça e gênero na literatura infantil 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

2 
 

INTRODUÇÃO 

Na educação infantil, embora se perceba uma crescente preocupação para se 

reconhecer a multiplicidade de vozes e identidades de bebês, crianças bem pequenas e crianças 

pequenas presentes no espaço educativo, os currículos, entendidos não apenas como um 

conjunto de conhecimentos, mas como um artefato social e cultural que produz inclusões e 

exclusões, organizam-se de forma conflituosa, centralizando-se numa perspectiva cultural 

eurocêntrica e adultocêntrica, onde se busca, em geral, a formação de um único modelo de  ser 

e existir.  

Pensar nessas discussões no âmbito educacional é refletir sobre o 

multiculturalismo. Debatê-lo é adentrar no território das diferenças, no qual os princípios 

norteadores resultam das incessantes lutas dos marginalizados pelo direito à cidadania. O 

multiculturalismo advém das reivindicações e vivências dos sujeitos que sentiram na pele o 

triste sabor do preconceito e da discriminação no bojo das sociedades das quais fazem parte. 

Moreira (2001) reconhece que as sociedades contemporâneas são incontestavelmente 

multiculturais.  

Nessa condição, as variadas diferenças oriundas de dinâmicas sociais, tais como 

classe social, gênero, raça, etnia, orientação sexual, cultura, geração, religião, entre outras, 

expressam-se nas distintas esferas sociais. “Multiculturalismo representa, em última análise, 

uma condição inescapável do mundo ocidental, à qual se pode responder de diferentes formas, 

mas não se pode ignorar. Multiculturalismo refere-se à natureza dessa resposta” (MOREIRA, 

2001, p. 66).  

Peter McLaren (1997) defende, inicialmente, a perspectiva do multiculturalismo 

crítico, no qual a “diversidade deve ser afirmada dentro de uma política crítica de compromisso 

com a justiça social” sendo a diferença “um produto da história, cultura e ideologia” (McLaren, 

1997, p. 123). Ele desenvolve a ideia de multiculturalismo crítico e de resistência, a partir de uma 

abordagem pós-estruturalista de resistência, dando destaque ao papel que a língua e a 

representação desempenham na construção de significado e identidade. Mais tarde, em outra 

obra, esse autor acrescenta outra acepção: a do multiculturalismo revolucionário, no qual 

assume o sentido para além do reconhecimento das identidades como plurais. Visa a análise 

sobre o modo como a sociedade, através de suas dinâmicas de desenvolvimento e das 



 

Enauanny Wênya Lira Santos; Tarcia Regina da Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

3 

desigualdades resultantes do capitalismo, influencia na produção, manutenção e segregação 

das diferenças (McLaren, 2000).  

Candau (2011, 2012) desenvolveu várias pesquisas sobre a questão, reconhecendo 

que o foco do multiculturalismo é o trabalho com as diferenças. Situando-se na perspectiva 

intercultural, ela parte do princípio da negação das visões diferencialistas que defendem 

processos radicais de afirmação de identidades específicas. Tal perspectiva traz na sua base a 

ideia do multiculturalismo crítico apresentado por McLaren (1997, 2000), que defende a luta por 

uma sociedade mais justa e equânime e a convivência entre os diferentes através do diálogo 

entre as culturas. 

Todavia, de acordo com Catherine Walsh (2009b), a interculturalidade não pode 

ser entendida apenas como um multiculturalismo, deslocando-a de seu sentido crítico, 

político, construtivo e transformado. Ela só faz realmente sentido se estiver situada num 

contexto de mudança que “esteja assumida de forma crítica, como ação, projeto, processo 

que procura intervir na refundação das estruturas e ordenação da sociedade que racializa, 

inferioriza e desumaniza” (Walsh, 2009b, p. 2). D e s s a m ane i ra ,  e videncia-se a filiação da 

interculturalidade com a desconstrução da colonialidade do poder que, no contexto da 

América do Sul, tardiamente: 

[…] começou a reconhecer ‘oficialmente’ sua diversidade étnico-cultural; 
uma diversidade histórica enraizada em políticas de extermínio, escravidão, 
desumanização, inferiorização e também na suposta superação do indígena 
e negro, esta última parte da miscigenação (ou ‘crioulização’) e em países 
como Brasil, República Dominicana e o Caribe colombiano e venezuelano, a 
mal chamada ‘democracia racial’ (Walsh, 2009b, p. 3). 

A interculturalidade se articula com a urgência de uma sociedade mais justa, 

equitativa, igualitária e plural, assinalando que o espaço destinado à diferença e à diversidade 

está organizado tanto no campo jurídico como no reconhecimento latente de que é 

necessário promover relações entre os diferentes grupos culturais, onde se possam enfrentar 

todas as formas de discriminação, de racismo e exclusão, almejando a formação de cidadão 

que entende as diferenças como um valor positivo. 

A perspectiva de Walsh (2009b) é a da interculturalidade crítica que tem como 

mote central as relações de poder, o padrão de racialização vigente e como a diferença tem 

sido construída em função desse contexto. É também nessa perspectiva que esta pesquisa se 

organiza, reconhecendo “o problema estrutural colonial racial e sua ligação ao capitalismo de 



 

Meu Crespo é de Rainha: a interseccionalidade entre raça e gênero na literatura infantil 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

4 
 

mercado” (WALSH, 2009b, p. 6-7). Para ela (2009a), a interculturalidade crítica no campo 

educativo ultrapassa a discussão da diversidade étnico-cultural e se insere numa questão mais 

ampla que é o problema da ciência em sua essência, ou seja, a forma como a ciência, elemento 

estruturante da modernidade/colonialidade, fortaleceu a conservação da hierarquia racial, na 

qual o modelo de homem branco, principalmente europeu, é tido como referência. 

Diante dessa consideração, a interculturalidade convida a reinventar a escola 

(CANDAU, 2012) a partir de novos olhares, práticas pedagógicas, estratégias de vivências que 

podem considerar os saberes ancestrais [...], “como conhecimento que têm 

contemporaneidade para criticamente ler o mundo, e para compreender, (re)aprender e 

atuar no presente” (Walsh, 2009a, p. 25). A interculturalidade nos convida para um projeto 

decolonial (Walsh, 2009a), ou melhor, para um projeto que questiona e busca o 

enfrentamento da matriz colonial do poder em todas as suas formas. 

De maneira ainda mais ampla, proponho a interculturalidade crítica como 
ferramenta pedagógica que questiona continuamente a racialização, 
subalternização, inferiorização e seus padrões de poder, visibiliza maneiras 
diferentes de ser, viver e saber e busca o desenvolvimento e criação de 
compreensões e condições que não só articulam e fazem dialogar as 
diferenças num marco de legitimidade, dignidade, igualdade, equidade e 
respeito, mas que – ao mesmo tempo – alentam a criação de modos ‘outros’ 
– de pensar, ser, estar, aprender, ensinar, sonhar e viver que cruzam 
fronteiras. (Walsh, 2009a, p. 25). 

Apoiada pela noção de interculturalidade crítica como ferramenta pedagógica 

potente passamos a “compreender que as meninas negras são fruto de um ambiente social 

tóxico, que as exclui e promove graves violências” (Costa, 2021, p. 49). Dessa maneira, 

pergunta-se: como a escola, desde a Educação Infantil, pode promover práticas pedagógicas 

que contribuam para o empoderamento, a autoestima e a valorização da identidade da 

menina negra? Compreendemos a literatura como uma estratégia viável para o 

fortalecimento da identidade negra, desde a Educação Infantil, pois partimos do 

reconhecimento dela como um direito humano (Candido, 2011) e salientamos o direito de 

toda criança se ver representada positivamente nos textos literários. É o referido autor quem 

nos explica, ainda, que a literatura pode ser considerada “o sonho acordado das civilizações” 

(Candido, 2011, p. 175). Candido (2011) pontua que, se não há equilíbrio psíquico sem o 

sonho durante os nossos sonos, também não há equilíbrio social sem a literatura. Assim, a 



 

Enauanny Wênya Lira Santos; Tarcia Regina da Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

5 

literatura é um fator primordial para a nossa humanização. Nesse contexto, ressaltamos a 

importância de narrativas que valorizem a identidade da população negra, considerando-se 

que as desigualdades raciais ainda perduram na nossa sociedade.  

Peço que consideremos a perspectiva a partir da qual olhamos, questionando 
de modo vigilante com quem nos identificamos, quais imagens amamos. Se 
nós, pessoas negras, aprendemos a apreciar imagens odiosas de nós mesmos, 
então que processo de olhar nos permitirá reagir à sedução das imagens que 
ameaçam desumanizar e colonizar? É evidente que esse é o jeito de ver que 
possibilita uma integridade existencial que consegue subverter o poder da 
imagem colonizadora. Apenas mudando coletivamente o modo como olhamos 
para nós mesmos e para o mundo é que podemos mudar como somos vistos. 
Neste processo, buscamos criar um mundo onde todos possam olhar para a 
negritude e para as pessoas negras com novos olhos (Hooks, 2019, p. 39). 

Refletir sobre o empoderamento das meninas negras na Educação Infantil a partir 

da literatura é reconhecê-la como um direito humano (Candido, 2011), oportunizando à criança 

a convivência em um espaço escolar intrinsecamente antirracista e antissexista, que visa a 

equidade de raça e de gênero. Essa abordagem é fundamental para mitigar as opressões e 

reduzir as desigualdades sociais desde a infância. O cerne desta investigação reside na análise 

de como obras de literatura infantil podem subverter os olhares colonizadores que 

historicamente promoveram a objetificação e a subalternização da mulher e da criança negras. 

Tais olhares, conforme teorizado por Bell Hooks (2019), impõem narrativas depreciativas, 

privando a criança do controle da representação de sua própria imagem. 

Assim, o objetivo geral deste artigo é analisar um livro de literatura infantil destinado 

a crianças pequenas (4 e 5 anos), público-alvo da Educação Infantil, que traz em suas práticas 

discursivas o protagonismo de meninas negras. Nosso intuito é apresentar esses materiais 

pedagógicos capazes de catalisar a construção do olhar opositor. Esse olhar, político e ativo, é 

a ferramenta pela qual a criança negra rejeita a imagem externa e desvalorizada, e constrói uma 

formação identitária positiva baseada no orgulho, na autodesignação e na valorização de seus 

elementos estético-corpóreos. Ao analisar tais obras, evidenciamos seu potencial em contribuir 

positivamente para que a menina negra assuma o controle de sua narrativa, transformando o 

espaço educativo em um palco de resistência e empoderamento. 

A pesquisa adotará a metodologia documental para analisar o livro Meu Crespo é de 

Rainha, de Bell Hooks (2018), reconhecendo-o como um artefato cultural e socialmente situado 

que opera na construção de representações. O foco desta abordagem reside na seleção e na 



 

Meu Crespo é de Rainha: a interseccionalidade entre raça e gênero na literatura infantil 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

6 
 

análise aprofundada do texto escrito e imagético do livro, considerando sua estrutura, seu 

conteúdo e o contexto de produção e recepção. Em seguida, será empregada a Análise 

Discursiva (AD) para desvelar as representações de gênero e raça veiculadas na obra. A AD 

permitirá ir além do conteúdo manifesto, buscando identificar os regimes de verdade e as 

relações de poder subjacentes que moldam os discursos sobre a identidade negra feminina, o 

cabelo crespo e a autoestima. Especificamente, a análise se concentrará em como a obra 

desconstrói estereótipos e constrói novas subjetividades, examinando as categorias de gênero 

e raça como eixos indissociáveis da experiência e representação. Serão investigados os 

enunciados e as estratégias retóricas que naturalizam ou subvertem as normas hegemônicas, 

evidenciando o potencial político e pedagógico da narrativa de Hooks (2018) na luta por uma 

inclusão efetiva e representações afirmativas no contexto contemporâneo. 

Nesse contexto, nesta pesquisa, trazemos a análise do livro Meu Crespo é de Rainha 

(Hooks, 2018) que enaltece a beleza e a identidade da menina negra, exaltando os diversos tipos 

de penteados afros e incentiva as meninas a usarem os cabelos de diferentes maneiras: com 

cachinhos, crespinhos, birotes, coquinhos (Hooks, 2018). A questão do cabelo é uma marca 

muito forte entre as meninas negras e, por vezes, se torna negativa na sociedade, Hooks 

evidencia que a menina do livro gosta dele como ele é. “Pixaim, sim! Gosto dele bem assim 

(2018, p. 21).  

O cabelo crespo foi, historicamente, uma das principais zonas de batalha na guerra 

ideológica do racismo, sendo objetificado e associado a algo "ruim", desvalorizando e 

inferiorizando a estética negra. Essa estigmatização corpórea é uma marca indelével do 

racismo, definido por Djamila Ribeiro (2018, p. 39) como um "sistema de opressão que visa 

negar direitos a um grupo, que cria uma ideologia de opressão a ele". Bell Hooks (2017, p. 87) 

complementa, ao descrever o racismo como um "mal social" que corrói a imagem e subalterniza 

a população negra. É essa força opressora que leva muitas pessoas, especialmente mulheres, a 

buscarem o alisamento químico do cabelo, numa tentativa de escapar de um lugar socialmente 

construído como de inferioridade estética e se aproximar dos padrões eurocêntricos. 

A obra Meu Crespo é de Rainha (Hooks, 2018) atua como um potente mecanismo de 

controle da representação ao confrontar diretamente esse processo. O livro opera a 

descolonização estética, fornecendo uma linguagem antirracista e antissexista que ressignifica 



 

Enauanny Wênya Lira Santos; Tarcia Regina da Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

7 

o cabelo crespo como símbolo de realeza e beleza. A celebração da versatilidade e da beleza 

natural do cabelo estimula a construção do olhar opositor. Esse olhar, político e autônomo, 

rejeita o julgamento depreciativo dos olhares colonizadores e possibilita a criança a ver a si 

mesma positivamente. Assim, Hooks (2018) transforma o cabelo de um vetor de opressão e 

subalternização em uma fonte de orgulho e um campo de resistência estético-corpóreo, 

essencial para o empoderamento e a quebra do sistema racista desde que as crianças 

ingressam na escola. 

FEMINISMO NEGRO E INFÂNCIAS 

De acordo com Djamila Ribeiro (2019), o feminismo negro foi crescendo entre 1960 

e 1980, em função da fundação da National Black Feminist, nos Estados Unidos, em 1973. 

Tendo a forte contribuição das feministas negras que foram desenvolvendo uma literatura 

feminista negra. No Brasil, o movimento de mulheres negras teve forte repercussão a partir da 

denúncia e das estratégias de combate ao genocídio da população negra e da ameaça à 

liberdade reprodutiva das mulheres, considerando que, nos anos de 1990, 43,9% das mulheres 

negras já estavam esterilizadas, e, no Nordeste, esse índice chegava a 62,9%. Em 1851, a 

ativista negra Sojourner Truth, em seu discurso “E eu não sou uma mulher”, já denunciava a 

desigualdade no tratamento das mulheres negras em relação às não-negras:  

Aqueles homens ali dizem que as mulheres precisam de ajuda para subir em 
carruagens, e devem ser carregadas para atravessar valas, e que merecem o 
melhor lugar onde quer que estejam. Ninguém jamais me ajudou a subir em 
carruagens, ou a saltar sobre poças de lama, e nunca me ofereceram melhor 
lugar algum! E não sou uma mulher? Olhem para mim? Olhem para meus 
braços! Eu arei e plantei, e juntei a colheita nos celeiros, e homem algum 
poderia estar à minha frente. E não sou uma mulher? Eu poderia trabalhar 
tanto e comer tanto quanto qualquer homem – desde que eu tivesse 
oportunidade para isso – e suportar o açoite também! E não sou uma mulher? 
Eu pari treze filhos e vi a maioria deles ser vendida para a escravidão, e 
quando eu clamei com a minha dor de mãe, ninguém a não ser Jesus me 
ouviu! E não sou uma mulher? (Truth, 1851,s/p).  

Para Collins (2019), as realidades das mulheres negras são negadas através de 

vários processos por meio dos quais se assegura o pertencimento pleno a um grupo: a 

branquitude, como uma prerrogativa para compor o pensamento feminista, a masculinidade 

como pré-requisito para englobar o pensamento social e político negro, e a articulação entre 

ambas para integrar o setor dominante da academia.  



 

Meu Crespo é de Rainha: a interseccionalidade entre raça e gênero na literatura infantil 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

8 
 

Ao nos aproximarmos da discussão sobre a educação de meninas negras, 

Chimamanda Ngozi Adichie (2017) nos traz uma grande contribuição, alertando que desde a 

infância é importante ensinar as meninas a rejeitarem os estereótipos de gênero: “Nunca lhe 

diga para fazer ou deixar de fazer alguma coisa “porque você é menina”. “Porque você é 

‘menina’, nunca é razão para nada. Jamais!” (Adichie, 2017, p. 50). A autora atenta, ainda, para 

a importância de questionar a linguagem, destacando que, muitas vezes, ao nomearmos as 

meninas como princesas, estamos reforçando a sua fragilidade, a ideia de superioridade dos 

homens. Realça o quanto é perigoso ensinarmos as meninas a serem boazinhas, agradáveis, 

pois muitos abusadores sexuais se aproveitam disso. Assim, tentando ser boazinhas,  elas 

passam muito tempo com pessoas que lhe fazem mal, estando condicionadas a assumir 

formas que agradam aos outros. Notabiliza, também, a relevância, para as meninas, da 

valorização do seu corpo e de seu cabelo. Dessa maneira, Adichie (2017) nos aponta algumas 

premissas relevantes para a educação das meninas no espaço escolar e fora dele.  

Bell Hooks (2019) enfatiza a necessidade de estimular as mulheres negras a 

lutarem por sua formação, destacando que esse deveria ser o principal objetivo do movimento 

feminista. E, mais, afirma que a prática da liberdade só se efetivará para as mulheres quando 

formos capazes de criarmos uma metodologia voltada às necessidades de todas as mulheres. 

Nesse contexto, destacamos que essa agenda feminista precisa ser iniciada na primeira 

infância.  

Para Lélia Gonzalez (2020, p. 141), nós, mulheres, somos definidas pelo “sistema 

ideológico de dominação que nos infantiliza”, na medida em que esse sistema nos impõe “um 

lugar inferior dentro de sua hierarquia (sustentado por nossas condições biológicas de sexo e 

raça), suprime nossa humanidade precisamente porque nos nega o direito de ser sujeitos não 

apenas de nosso próprio discurso, mas de nossa própria história (p. 141).  

Nesse contexto, pensar uma educação a partir do feminismo negro para a 

Educação Infantil é integrar pedagogias anticoloniais, críticas e feministas, sistematizando 

uma proposta didática que questione o racismo e o sexismo, que visibilize as opressões 

presentes na interseccionalidade entre raça e gênero desde a primeira infância, atentando não 

apenas para o que se apresenta de maneira silenciosa no contexto do ambiente escolar, bem 

como, para o absenteísmo dessas temáticas nesse espaço, o que, por consequência, exige a 



 

Enauanny Wênya Lira Santos; Tarcia Regina da Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

9 

necessidade da inserção de práticas pedagógicas que apresentem a história das mulheres 

negras e sua atuação, mas que, também incida no seu empoderamento, na valorização da sua 

identidade e da sua autoestima. 

Tendo isso em vista, propomo-nos, nesta pesquisa, a analisar a interseccionalidade 

entre raça e gênero, indagando: “como devemos discuti-la a partir de um olhar relacional, e não 

posicional e hierárquico fixo” (Conrado; Ribeiro, 2017, p. 82)? A interseccionalidade nos 

desperta para a premissa de que o mundo que nos cerca é bem mais complicado e contraditório 

do que pensávamos inicialmente. Conforme Crenshaw (2002), as interseccionalidades são 

construídas para que possamos refletir sobre as consequências da influência mútua de duas ou 

mais formas de dependência. Assim, esse conhecimento de complementariedade entre formas 

de sujeição nos ajuda a evidenciar a superposição de opressões. Nesse contexto, a 

interseccionalidade representa a abordagem e a análise da problemática a partir de diversos 

caminhos, sendo cada um deles rodeado por eixos de opressão.   

Bell Hooks (2017, p. 109), retrata o feminismo negro como um movimento político 

fundamental para “combater as múltiplas e simultâneas opressões de todas as mulheres 

negras”. Esse combate é, necessariamente, embasado na interseccionalidade (CRENSHAW, 

2002), que compreende que os preconceitos relacionados à mulher e à negritude estão 

interligados por eixos de subordinação. Na Educação Infantil, o Feminismo Negro pode se utilizar 

da literatura engajada, como a opção pelo livro Meu Crespo é de Rainha (Hooks, 2018), para 

fornecer o controle da representação, desafiando a objetificação estética imposta pelos olhares 

colonizadores (Hooks, 2019).  

Ao valorizar o cabelo crespo e a identidade negra, a prática feminista negra na escola 

transforma um ponto de vulnerabilidade em uma fonte de poder, ensinando a criança a 

desenvolver o olhar opositor. Esse olhar, conforme aponta Adichie (2017), é o que permite à 

criança aprender a reconhecer seu próprio valor, sem se comparar a ninguém. Assim, o 

Feminismo Negro na pedagogia é um ato de autodefinição que garante que a subjetividade da 

menina negra não seja moldada pela depreciação externa, mas pelo orgulho e pela autoestima, 

promovendo uma educação que atua diretamente na raiz das desigualdades de raça e gênero. 

O QUE DIZEM AS PESQUISAS SOBRE A INTERSECCIONALIDADE ENTRE RAÇA E GÊNERO?  

Guizzo, Zubaran e Beck (2017) demonstram como as diferenças raciais e de gênero 

são representadas pelas crianças. Elas vêm sendo o centro de discussões, no qual a sociedade 



 

Meu Crespo é de Rainha: a interseccionalidade entre raça e gênero na literatura infantil 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

10 
 

apresenta marcadores sociais que fazem distinção do belo e do feio, impondo um padrão de 

beleza, sendo que a menina negra não está representada nesse contexto. Isso pode fazer a 

criança acreditar que “o branco/a carrega marcas identitárias positivas, ao passo que, no 

sentido oposto, releva identidades inferiorizadas” (Guizzo et al, 2017. p. 6).  

Segundo as autoras supracitadas, as escolas ainda apresentam uma literatura 

infantil com predomínio da pessoa branca e é nesse espaço de conhecimento que devemos 

mostrar livros com personagens negros em posições de destaque para não acontecer algum tipo 

de estranhamento quando se veem negros ganhando visibilidade. As autoras sugerem, ainda, 

que é necessário refletir sobre representações nos livros, uma vez que livros com menor 

representatividade negra aumentam a probabilidade de ocorrer racismo e estereótipos contra a 

população negra (Guizzo et al, 2017).  

Em consonância com as autoras supracitadas, Chaves e Oliveira (2018) destacam 

que as crianças negras acabam se vendo fora de um padrão de beleza, por não terem traços 

eurocêntricos em suas características relacionadas ao fenótipo. Silenciar a ancestralidade 

dessas meninas negras e fazê-las acreditar que existe, na sociedade, um modelo a seguir. 

Gomes (2002) retrata que o cabelo do negro, visto como “ruim”, é a desigualdade racial 

expressada em forma de racismo. Chaves e Oliveira (2018), em suas pesquisas, retratam as 

situações de opressão e inferioridade da menina negra vivenciadas em escolas públicas e o quão 

grande é o sofrimento delas, quando são inferiorizadas por não se enquadrarem dentro de um 

patrão estético de beleza. “A questão do cabelo crespo como expressão negra ainda não é 

considerada um tema relevante no cuidado de crianças pequenas, o que contribui para a 

exclusão das estéticas e culturas negras e sobretudo da identidade negra” (Chaves; Oliveira, 

2018, p. 14). 

Por vezes, se escutam expressões pejorativas sobre o cabelo crespo, afirmações 

como “cabelo de fuá” são dirigidas às meninas negras, e isso acaba sendo reverberado nas 

escolas, evidenciando racismo e estereótipos que são, quase sempre, negados pelas 

instituições. Outra questão para se destacar é o silenciamento da cultura negra no currículo 

escolar que só trabalha o corpo e a estética a partir da ótica eurocêntrica e colonizadora.  

É garantida, por lei, a obrigatoriedade do ensino de História e da cultura Afro-

brasileira nas escolas através da Lei nº 10.639/03. É através dela que a literatura infantil como 



 

Enauanny Wênya Lira Santos; Tarcia Regina da Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

11 

proposta de atividade pedagógica vem sendo apresentada nas escolas para o conhecimento do 

eu e do outro. Machado e Debus (2018) destacam que é necessária a presença da literatura afro-

brasileira, porém “não se trata somente de apresentar personagens negras, faz-se necessário 

pensar como elas são representadas, se contribuem para a valorização da cultura negra ou não 

[...]” (Machado; Debus, 2018, p. 5) e, ainda, se “a imagem contribui, ou não, para suplantar 

estereótipos e preconceitos” (Machado; Debus, 2018, p. 4). Apresentar a cultura Africana e Afro-

brasileira através dos livros de literatura infantil na primeira etapa da educação básica contribui 

para desmistificar um modelo padrão imposto pela cultura da sociedade. Dialogando com o 

artigo acima, Franco e Klem (2021) defendem que: 

Nos primeiros anos escolares a literatura se torna um instrumento 
fundamental na construção de reflexões, valores, ampliação da imaginação, 
da fantasia, do entendimento da sociedade, na desconstrução de 
preconceitos, na autoaceitação da identidade e na identificação de si (Franco; 
Klem, 2021, p. 2). 

Por isso, a importância de apresentar a literatura negra nas escolas desde a 

Educação Infantil, tendo em vista que tais representações influenciarão na formação humana, 

cultural e nas relações sociais que poderão propiciar a valorização das diversas identidades. 

Franco e Klem (2021) ainda se preocupam com a importância de que novos caminhos para 

criação e inovação de diferentes protagonismos negros sejam expostos às crianças, pois os 

leitores em processo de alfabetização, tendo familiaridade com a literatura negra, irão romper 

esses marcadores e posições fixas impostos pela sociedade, possibilitando as 

crianças/meninas negras a possibilidade de crescer reafirmando sua identidade. 

Nesse sentido, Santos e Rossetto (2018) dizem que a identidade da menina negra 

está em processo de construção, na educação infantil, uma vez que ela se forma a partir das 

interações sociais. Sabendo disso, se faz tão necessário que se encontre nas instituições 

elementos referentes à valorização da identidade racial. O enaltecimento da identidade 

fortalecida no âmbito educacional pode influenciar na construção de valores. De acordo com 

Oliveira e Arantes (2019, p. 142) “através da literatura afro-brasileira é possível resgatar os 

sentimentos de afeto que venham a surgir no cotidiano da Educação Infantil”. 

A partir do que foi exposto, é possível afirmar que as intersecções entre raça e gênero 

precisam ser consideradas desde a Educação Infantil, pois, “a experiência de ser mulher negra 



 

Meu Crespo é de Rainha: a interseccionalidade entre raça e gênero na literatura infantil 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

12 
 

não pode ser entendida em termos de ser negro e de ser uma mulher como formas 

independentes” (Santos; Rossetto, 2018, p. 9).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      

ANÁLISE DA OBRA MEU CRESPO É DE RAINHA 

O livro Meu Crespo é de Rainha, de Bell Hooks (2018), transcende a literatura 

infanto-juvenil ao posicionar-se como um poderoso instrumento de fortalecimento da 

identidade da menina negra, focando na valorização de seus elementos estético-corpóreos 

centrais. A obra realiza um movimento crucial ao ressignificar o cabelo crespo, historicamente 

alvo de depreciação e negação, transformando-o na metáfora da "coroa de uma rainha". Essa 

associação não é meramente poética; ela rompe as barreiras do preconceito, do racismo 

estrutural e dos estereótipos que relegaram o "cabelo negro [a ser] visto como algo ruim" 

(GOMES, 2019, p. 19), ensinando às crianças uma perspectiva afirmativa e positiva sobre sua 

identidade.  

A relevância dessa valorização estética se aprofunda quando relacionada à noção 

de "olhares colonizadores" trabalhada por Hooks (2019). A autora argumenta que o olhar 

dominante, produto da colonialidade e da supremacia branca, impõe narrativas depreciativas 

sobre os corpos e as características das pessoas negras, visando controlar e desvalorizar a 

identidade negra. O ato de associar o cabelo crespo à realeza e à beleza, como faz a obra, é um 

gesto de resistência e descolonização. Ele desafia ativamente a internalização desse olhar 

colonizador, que leva muitas crianças negras a desejarem a conformidade com padrões 

eurocêntricos. Meu Crespo é de Rainha (Hooks, 2018) atua, portanto, como uma intervenção 

pedagógica e política, ensinando as crianças a rejeitarem o julgamento externo e a cultivarem 

um olhar interno de admiração e respeito por si mesmas. Essa pedagogia estética é fundamental 

para que a criança negra se veja positivamente e reivindique seu corpo como um espaço de 

orgulho, desmantelando as amarras visuais e discursivas do racismo. 

Para Gonzales (2020), a identidade da pessoa negra é definida de maneira dúbia e 

distorcida, uma vez que o mito da democracia racial ainda é ativo na nossa sociedade, assim 

como a ideologia do branqueamento, que traz o homem branco como modelo. Dessa maneira, 

reconhecemos que a escola pode contribuir para reverter essa percepção. Para Gomes (2003, 

p. 173), “o cabelo pode ser um dos caminhos para compreensão da identidade negra em nossa 

sociedade. Pode ser, também, um importante aspecto do trabalho com a questão racial na 



 

Enauanny Wênya Lira Santos; Tarcia Regina da Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

13 

escola”. Entretanto, por vezes, é nesse espaço que as crianças têm suas primeiras experiências 

discriminatórias. Ainda segundo Gonzales (2020), as escolas adotam uma ideologia que induz 

as crianças a “acreditar que ser um homem branco e burguês constitui o grande ideal a ser 

conquistado. Em contraste, elas são também induzidas a acreditar que ser uma mulher negra e 

pobre é um dos piores males” (Gonzales, 2020, p. 145).  

No livro Meu Crespo é de Rainha, hooks (2018) utiliza a literatura infantil de forma 

simples e com uma linguagem de fácil interpretação, para apresentar às crianças negras e não 

negras uma discussão sobre a diversidade étnico-racial, ajudando as crianças negras a 

construírem sua identidade, bem como, ensinar respeito às diferenças às crianças não negras. 

Hooks (2018) acredita que a literatura infantil é o meio de conscientização para crianças em 

formação identitária, salientando: “a literatura infantil é um dos locais cruciais para a 

conscientização crítica, exatamente porque crenças e identidades ainda estão sendo formadas” 

(Hooks, 2018, p. 37) 

“Somos sujeitos corpóreos e usamos o nosso corpo como linguagem, como forma 

de comunicação” (Gomes, 2003, p. 173). Por muito tempo se ouviu frases de que o cabelo negro 

fede! É duro igual Bombril! É de pixaim! E tantas outras expressões que diminuem a 

comunicação e inibem a criança, bem como as brincadeiras que são especificas para cada 

gênero. Reforçando a assertiva, Hooks (2018) destaca que é nos parquinhos das escolas que 

esses padrões retrógrados de gênero continuam se fortalecendo. 

A desmistificação do estereótipo do cabelo negro como "algo ruim" (Gomes, 2019, 

p. 19) é o cerne da proposta pedagógica e política de Meu Crespo é de Rainha (2018). A autora 

não apenas rejeita a depreciação, mas constrói ativamente uma contra-representação ao 

descrever o cabelo crespo em termos puramente sensoriais e afetivos, desafiando a matriz 

visual e discursiva que historicamente o marginalizou. Ao declarar, logo no início, "Menininha do 

cabelo lindo e de cheiro doce" (Hooks, 2018, p. 2), e ao compará-lo a elementos de ternura e 

beleza—"macio como algodão, pétala de flor ondulado e fofo, cheio de chamego e de 

aconchego" (Hooks, 2018, p. 4) —, Bell Hooks associa o cabelo a algo inerentemente bom, 

cheiroso e prazeroso, operando uma cura simbólica da imagem. 

Essa celebração estética é, em essência, o caminho para a formação do "olhar 

opositor", conceito fundamental desenvolvido por Hooks (2019). O olhar opositor surge como 

uma prática de resistência das mulheres negras diante de um sistema midiático e cultural que 



 

Meu Crespo é de Rainha: a interseccionalidade entre raça e gênero na literatura infantil 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

14 
 

historicamente as excluiu ou as representou de forma humilhante. Como argumenta Hooks 

(2019, p. 184), "na política da escravidão, das relações de poder racializadas, eram tais que aos 

escravos era negado o direito de olhar", tornando o ato de olhar um gesto perigoso, mas crucial. 

No contexto do livro analisado, o uso de linguagem positiva e afetuosa sobre o 

cabelo ensina a criança a reivindicar seu direito de se ver e se amar, recusando ativamente o 

olhar dominante. Ao invés de internalizar a imagem de que seu cabelo é "ruim" ou "difícil", a 

menina negra é ensinada a exercer um olhar crítico e autoafirmativo que encontra beleza e prazer 

em sua própria estética. A obra, portanto, oferece o vocabulário e a imagem para que a criança 

não apenas "olhe para trás" para o racismo, mas também "olhe para dentro" com amor, 

transformando o ato de se reconhecer em um gesto político de agência e descolonização visual. 

Ao fazê-lo, ela participa da busca por "novos olhares" para a negritude, que é uma das estratégias 

que Bell Hooks elabora para que a descolonização seja efetivada (Hooks, 2019). A expressão 

facial das meninas expressa a felicidade de tais comparações serem feitas positivamente, 

conforme pode ser observado abaixo:  

                          Imagem 1: Meu crespo é de rainha, (Hooks, 2018) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Livro Meu crespo é de rainha de Bell Hooks (2018). 

Para Hooks (2018), em articulação com Gomes (2003), o cabelo é algo cultural e 

cheio de significados, carregando consigo histórias e memórias. Dessa feita, os vários modos de 

se usar o cabelo crespo é pauta no livro Meu crespo é de rainha (Hooks, 2003). Por muito tempo 

o cabelo crespo era usado apenas com tranças, pois, “o uso das tranças, na infância, se 



 

Enauanny Wênya Lira Santos; Tarcia Regina da Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

15 

constitui um verdadeiro ritual para essa família. Elaborar tranças variadas no cabelo das filhas é 

uma tarefa aprendida e desenvolvida pelas mulheres negras” (Gomes, 2003, p.117).  

A desconstrução dos estereótipos sobre o cabelo crespo em Meu Crespo é de 

Rainha (2018) culmina na celebração de sua potência estética e versatilidade. O livro não 

apenas o revaloriza, mas também o apresenta como um elemento de agência e escolha, 

ensinando diferentes modos de uso: "moicanos pro alto ou jogado pra baixo", "amarrado com 

pompom, cortado bem curtinho", "ou livre e solto ao sabor do vento", "cabelo pra pentear, 

cabelo pra enfeitar, pra enrolar e trançar ou deixar como está" (Hooks, 2018, p. 8). Essa exaustiva 

enumeração de possibilidades de styling funciona como um convite explícito à experimentação 

e à liberdade corporal. 

Essa ênfase na pluralidade estilística alinha-se a uma prática de resistência que 

"envolve oposição, busca de controle, de autodesignação e de autodeterminação" (Hooks, 

2019, p. 183). Ao dar visibilidade à multiplicidade de formas que o cabelo crespo pode assumir, 

a narrativa empodera a menina negra a exercer o controle sobre sua própria imagem. Segundo 

Hooks (2019), o sistema hegemônico nega à população negra o direito de representação 

autônoma. Portanto, ao mostrar que o cabelo crespo pode ser de "várias formas" e ser usado 

"como está", a narrativa atua como uma pedagogia visual que reforça o direito à autodesignação. 

O orgulho que a menina negra passa a sentir de sua cor/raça e de seus elementos estético-

corpóreos (fenótipo) é, em última instância, a materialização desse olhar opositor, pois ela 

transforma o que era historicamente uma marca de opressão em um símbolo de identidade e 

empoderamento. A obra se torna, assim, um catalisador para a reescrita do corpo negro na 

infância, não mais como objeto do olhar colonizador, mas como sujeito que se olha e se define 

com orgulho. 

O livro ressalta também o quão bom é ser arrumado por alguém. Na história, a figura 

materna é essa mão carinhosa, que trança ou escova cabelos, para que o dia comece animado 

(Hooks, 2018). É a mão materna, da mulher que ensina a outra mulher menina a valorização da 

sua identidade. É perceptível a importância da família na aceitação do fenótipo negro, bem como 

para construção da sua identidade, pois é na família que se iniciam os primeiros aprendizados. 

No entanto, destacamos, aqui, também, a importância da figura paterna nos cuidados das 

crianças, principalmente da menina, pois essa participação a fará enxergar, no seu processo de 

formação, que o cuidar dos filhos “não deveria ter gênero” (Adichie, 2017, p. 20). Assim, quando 



 

Meu Crespo é de Rainha: a interseccionalidade entre raça e gênero na literatura infantil 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

16 
 

for uma mulher adulta, ela não se sujeitará a aceitar os papéis que a sociedade estabelece para 

cada gênero. Dessa maneira, se aproximará do objetivo do feminismo que é uma “sociedade 

sem hierarquia de gênero” (Ribeiro, 2018, p. 44). A felicidade das meninas da história fica 

evidente com as exclamações que entoam a alegria das crianças.  

As características fenotípicas negras por muito tempo foram atreladas a adjetivos 

pejorativos, induzindo ao fortalecimento do preconceito racial. A estética negra esteve, e ainda 

em alguns momentos, é associada a feiura, isso ancorado nas marcas do passado escravista e 

eurocentrado (Chaves; Oliveira, 2018). Contudo, a desconstrução dessa marca estereotipada é 

desfeita ao longo de toda a narrativa de Bell Hooks (2018). A menina apresentada por Hooks 

(2018) é visivelmente livre e feliz com sua personalidade fincada na valorização da sua 

ancestralidade negra. As imagens e as narrativas na história deixam em evidência esse fato: a 

menina se aceita como é, com seu cabelo e suas diversas possibilidades de se apresentar 

socialmente. 

Através das imagens que expressam a alegria e o contentamento da menina e em 

diálogo com o texto é possível reconhecer a felicidade e o empoderamento da menina e negra 

com seus cabelos crespos, afirmando: “meu crespo é de rainha!”. Dessa maneira, o livro traz 

uma forte contribuição para o trabalho pedagógico na Educação Infantil no que concerne a 

possibilidades do trabalho que relacionem a interseccionalidade entre raça e gênero para 

crianças pequenas.  

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

Concluímos este artigo reforçando o imperativo de uma educação intrinsecamente 

antissexista e antirracista desde a primeira infância, ecoando o apelo de Adichie (2015): 

"Sejamos todos feministas". A incorporação do feminismo negro na Educação Infantil exige a 

adoção de pedagogias críticas e anticoloniais, com o objetivo de sistematizar propostas 

didáticas que confrontem o racismo e o sexismo. O foco deve recair na interseccionalidade entre 

raça e gênero, visibilizando as opressões conjuntas vivenciadas pelas meninas negras desde 

cedo. É essencial combater tanto o silêncio quanto o absenteísmo dessas temáticas no 

ambiente escolar, exigindo a inserção de práticas pedagógicas que não apenas apresentem a 

história e a atuação das mulheres negras, mas que, sobretudo, incidam em seu 

empoderamento, na valorização de sua identidade e na construção de sua autoestima. 



 

Enauanny Wênya Lira Santos; Tarcia Regina da Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

17 

Nesse contexto, a obra Meu Crespo é de Rainha (Hooks, 2018) emerge como um 

poderoso instrumento de ruptura dos olhares colonizadores. O livro oferece um espelho positivo 

crucial para a criança negra, frequentemente ausente nos materiais pedagógicos hegemônicos. 

Ao valorizar o cabelo crespo e a identidade negra feminina com uma linguagem sensorial e 

afirmativa (como "lindo" e "cheio de chamego"), a narrativa atua diretamente no controle da 

representação, desafiando os vieses implícitos e explícitos do ambiente escolar que tendem a 

depreciar a estética negra. 

Uma grande contribuição pedagógica da obra reside na facilitação da construção do 

olhar opositor, conceito central da teoria de Bell Hooks (2019). Ao celebrar a versatilidade e a 

beleza do cabelo crespo em suas múltiplas formas - livre e solto, trançado, em pompom - o livro 

transforma a estética negra em um ato de autodesignação. O olhar opositor, sendo o ato político 

de resistir à exclusão, prepara a menina negra a rejeitar a internalização do julgamento externo 

e a adotar uma perspectiva autoafirmativa.  

Dessa forma, o texto ressignifica o cabelo: de um ponto de vulnerabilidade estética 

imposta pelo racismo, ele se converte em uma fonte de orgulho e identidade na infância, 

assegurando que o corpo e a imagem da criança sejam lidos e definidos por ela mesma, e não 

mais pelos ditames do olhar colonizador. A análise do livro demonstra, portanto, que a literatura 

infantil engajada é um veículo indispensável para garantir que o espaço escolar seja, de fato, um 

lugar de pertencimento e empoderamento para as meninas negras, desde a Educação Infantil. 

REFERÊNCIAS 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. Para educar crianças feministas: um manifesto. Tradução 
Denise Bottmann. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2017. 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. Sejamos todas feministas. Tradução Christian Baum. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

BRASIL. Lei n.º 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 
1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo 
oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática História e Cultura Afro-Brasileira, e dá 
outras providências. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, p. 1, 10 jan. 2003. 
Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 26 
abr. 2025. 

CANDIDO, Antonio. O direito à literatura. In: CANDIDO, Antonio. Vários escritos. 5. ed. Rio de 
Janeiro: Ouro sobre Azul, 2011. p. 171-193. 

https://www.planalto.gov.br/ccivil03/leis/2003/l10.639.htm


 

Meu Crespo é de Rainha: a interseccionalidade entre raça e gênero na literatura infantil 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

18 
 

CANDAU, Vera Maria. Didática crítica intercultural: aproximações. Petrópolis, RJ: Vozes, 
2012. 

CANDAU, Vera Maria. Multiculturalismo e educação: desafio para a prática pedagógica. In: 
MOREIRA, Antonio Flávio; CANDAU, Vera Maria (Org.). Multiculturalismo: diferenças culturais 
e práticas pedagógicas. Petrópolis, RJ: Vozes, 2011. p. 13-17. 

CHAVES, Rosa Silvia Lopes; OLIVEIRA, Waldete Tristão de. “O Jefferson falou que o meu cabelo 
é feio, é ruim”: cabelo crespo e empoderamento de meninas negras na creche. Revista Zero-a-
seis, Florianópolis, v. 9, n. 37, p. 170-192, 2018. 

CONRADO, M.; RIBEIRO, A. A. M. Homem negro, negro homem: masculinidades e feminismo 
negro em debate. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 25, n. 1, p. 73-97, abr. 2017. 

CRENSHAW, Kimberlé. A interseccionalidade da discriminação de raça e gênero. In: Dossiê 
especial: Gênero e raça. Revista Brasileira de Ciência Política, n. 3, p. 171-182, 2002. 
Disponível em: http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wpcontent/uploads/2012/09/Kimberle-
Crenshaw.pdf. Acesso em: 22 abr. 2020. 

FRANCO, Sandra Aparecida Pires; KLEM, Suelen Cristina dos Santos. Valentina, a princesa 
negra na literatura infantil: possibilidade de ampliação do contato com a cultura afro-brasileira 
aos leitores. Dialogia, São Paulo, n. 38, p. 1-17, 2020. 

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores/as: um olhar sobre 
o corpo negro e o cabelo crespo. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 29, n. 1, p. 167-182, 
jan./jun. 2003. 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos no enfrentamento do 
racismo. 2. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. 

GOMES, Nilma Lino. Sem perder a raiz: corpo e cabelo como símbolos da identidade negra. 
Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. 

GONZALEZ, Lélia. Por um Feminismo Afro-Latino-Americano: Ensaios, Intervenções e 
Diálogos. Organização Flavia Rios e Márcia Lima. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

GUIZZO, Bianca Salazar; ZUBARAN, Maria Angélica; BEXK, Dinah Quesada. Raça e gênero na 
educação básica: pesquisando com crianças. Acta Scientiarum-Maringá, Maringá, Suppl., p. 
523-531, 2017. 

HOOKS, bell. A vontade de mudar: homens, masculinidade e amor. Tradução Ayodele e 
Ezequias Jagge. Rio de Janeiro: Coletivo Nuvem Negra, 2018. 

HOOKS, bell. Meu crespo é de rainha. Tradução Nina Rizzi. Ilustrações Chris Raschka. São 
Paulo: Boitatá, 2018. 

HOOKS, bell. Olhares negros: raça e representação. Tradução Stephanie Borges. São Paulo: 
Elefante, 2019. 

MACHADO, Thayse da Costa; DEBUS, Eliane Santana. Para pensar os identificadores da 
literatura afro-brasileira nos livros infantis: a menina que tinha um céu na boca, de Júlio Emílio 
Braz. Revista Intersaberes, Curitiba, v. 13, n. 30, p. 580-592, 2018. 

MCLAREN, Peter. Multiculturalismo crítico. São Paulo: Cortez, 1997. 

https://www.google.com/search?q=http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wpcontent/uploads/2012/09/Kimberle-Crenshaw.pdf
https://www.google.com/search?q=http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wpcontent/uploads/2012/09/Kimberle-Crenshaw.pdf


 

Enauanny Wênya Lira Santos; Tarcia Regina da Silva 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26844, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26844                   2358-4319 

19 

MCLAREN, Peter. Multiculturalismo revolucionário: pedagogia do dissenso para o novo 
milênio. Porto Alegre: ArtMed, 2000. 

MOREIRA, Antônio Flávio Barbosa. A recente produção científica sobre currículo e 
multiculturalismo no Brasil (1995-2000): avanços, desafios e tensões. Revista Brasileira de 
Educação, Rio de Janeiro, n. 18, p. 65-81, set./dez. 2001. 

PEDRO, Claudia Bragança; GUEDES, Olegna de Souza. As conquistas do movimento feminista 
como expressão do protagonismo social das mulheres. In: SIMPÓSIO SOBRE ESTUDOS DE 
GÊNERO E POLÍTICAS PÚBLICAS, 1., 2010, Londrina. Anais... Londrina: Universidade Estadual 
de Londrina, 2010. GT 2. Gênero e movimentos sociais. 

RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

RIBEIRO, Djamila. Quem tem medo do feminismo negro? São Paulo: Companhia das Letras, 
2018. 

RODRIGUES, T. C.; ABRAMOWICZ, A. O debate contemporâneo sobre a diversidade e a 
diferença nas políticas e pesquisas em educação. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 39, n. 1, 
p. 15-30, jan./mar. 2013. 

TRUTH, Sojourner. “Ain't I a Woman?”. Discurso proferido na Women's Rights Convention. 
Akron, Ohio, 29 maio 1851.  

WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e pedagogia decolonial: in-surgir, re-existir e re-
viver. In: CANDAU, Vera Maria (Org.). Educação Intercultural na América Latina: entre 
concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2009a. p. 12-42. 

WALSH, Catherine. Interculturalidade e (des) colonialidade: perspectivas críticas e políticas. 
In: CONGRESSO ARIC, 12., 2009, Florianópolis. Anais... Florianópolis: ARIC, 2009b. 

 

 

Recebido em: Junho/2025. 
Aprovado em: Novembro/2025. 
 
 
 


