
 
 

       https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                  2358-4319 

 

 
Diálogos interculturais: ancestralidade, saberes socioambientais e trabalho tradicional em 

contextos de comunidades tradicionais amazônicas 
 

Maria das Graças da Silva*, Gilmara Natividade Damasceno** e Karém Maria Gaia Maués ***  
 

 
Resumo 

Neste artigo, analisa-se os nexos entre educação do campo em ambientes não escolares e saberes 
socioambientais, que tem suas raízes na ancestralidade e na interculturalidade crítica. Pressupõe-se que as 
práticas culturais desenvolvidas por trabalhadores tradicionais do campo se configuram como espaços educativos 
em que se desenvolvem uma diversidade de saberes produzidos por meio de outros fundamentos epistemológicos 
e de outras pedagogias, que informam e materializam modos de vida em diversos contextos territoriais dos povos 
rurais-ribeirinhos e quilombolas. Essas experiências são vivenciadas cotidianamente por sujeitos que protagonizam 
aproximações e diálogos interculturais, por meio dos quais constroem processos históricos de resistência e luta às 
opressões colonialistas e capitalistas. Este estudo está referenciado no projeto de pesquisa Interculturalidade: 
Saberes, Práticas Docentes e de Formação em Diferentes Contextos Educativos na Amazônia, aprovado em 2018, 
pelo Programa Nacional de Cooperação Acadêmica na Amazônia (Procad/Amazônia), no eixo temático Educação 
do Campo, Educação Popular e Interculturalidade. Dialoga ainda com outras pesquisas cujo escopo são os saberes 
de povos tradicionais, em especial os conhecimentos e as experiências compartilhadas pelas populações do 
segmento social rural-ribeirinho e quilombola, os quais estão na origem de suas ancestralidades.  
Palavras-chave: povos tradicionais; saberes socioambientais; diálogos interculturais. 
 

Intercultural dialogues: ancestry, socio-environmental knowledge, and traditional work in the 
contexts of traditional Amazonian communities 

 
Abstract 

This article analyzes the connections between rural education in non-school settings and socio-environmental 
knowledge, rooted in ancestry and critical interculturality. It is assumed that the cultural practices developed by 
traditional rural workers constitute educational spaces where a diversity of knowledge systems is generated through 
alternative epistemological fundamentals and pedagogies that inform and materialize ways of life in various rural 
riverine, and quilombola territorial contexts. These are everyday experiences lived by social actors who engage in 
intercultural encounters and dialogues, through which they build historical processes of resistance against 
colonialist and capitalist oppression. This study is referenced in the research project Interculturality: Knowledge, 
Teaching Practices, and Teacher Education in Different Educational Contexts in the Amazon, approved in 2018 by 
the Programa Nacional de Cooperação Acadêmica na Amazônia (Procad/Amazônia), particularly within the 
thematic axis Rural Education, Popular Education, and Interculturality. It still interacts with other research focused 
on the knowledge of traditional peoples, especially the shared knowledge and experiences of rural riverine and 
quilombola communities, which are rooted in their ancestral heritage. 
Keywords: traditional peoples; socio-environmental knowledge; intercultural dialogues. 

                                                        
* Pós-Doutora em Sociologia Ambiental (Instituto de Ciências Sociais/Universidade de Lisboa). Doutora em Planejamento 
Urbano e Regional (UFRJ). Professora da linha de pesquisa Saberes Culturais e Educação na Amazônia (UEPA). Coordenadora 
do Grupo de Pesquisa: Educação e Meio Ambiente (GRUPEMA/CCSE-UEPA). ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2932-8435. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/2200605980961260. E-mail: magrass@gmail.com. 
** Mestranda em Educação (UEPA). Integra o Grupo de Pesquisa em Pensamento Social e Educacional das Margens Amazônicas 
(GEPPSEMA). ORCID:  https://orcid.org/0000-0002-7389-1057. Lattes: http://lattes.cnpq.br/7320292803628356.  E-mail: 
gilmaradamasceno@outlook.com. 
*** Doutoranda em Ciências Ambientais (UEPA). Orientadora Educacional na Rede Municipal de Ensino de Redenção-Pa. Integra 
o Grupo de Estudo e Pesquisa em Educação e Meio Ambiente (GRUPEMA). ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9570-8495. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/0104905045228882.  E-mail. karemmaues9@gmail.com. 

https://orcid.org/0000-0002-2932-8435
https://orcid.org/0000-0002-7389-1057
http://lattes.cnpq.br/7320292803628356
mailto:gilmaradamasceno@outlook.com
http://lattes.cnpq.br/0104905045228882
mailto:karemmaues9@gmail.com


 

Diálogos interculturais: ancestralidade, saberes socioambientais e trabalho tradicional em contextos de 
comunidades tradicionais amazônicas 

 

    
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
  https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

2 
 

Diálogos interculturales: ancestralidad, saberes socioambientales y trabajo tradicional en 
contextos de comunidades tradicionales amazónicas. 

 
Resumen 

Este artículo analiza el nexo entre la educación rural en entornos no escolares y los saberes socioambientales, que 
tienen sus raíces en la ancestralidad y la interculturalidad crítica. Se asume que las prácticas culturales 
desarrolladas por los trabajadores rurales tradicionales se configuran como espacios educativos en los que se 
desarrolla una diversidad de saberes producidos a través de otros fundamentos epistemológicos y otras 
pedagogías, que informan y materializan modos de vida en diferentes contextos territoriales de los pueblos rurales-
ribereños y quilombolas. Estas experiencias son vividas cotidianamente por sujetos que protagonizan 
aproximaciones y diálogos interculturales, a través de los cuales construyen procesos históricos de resistencia y 
lucha contra las opresiones colonialistas y capitalistas. Este estudio está referenciado en el proyecto de 
investigación Interculturalidad: Conocimientos, Prácticas de Enseñanza y Formación en Diferentes Contextos 
Educativos en la Amazonía, aprobado en 2018 por el Programa Nacional de Cooperación Académica en la Amazonía 
(Procad/Amazônia), particularmente en el eje temático Educación Rural, Educación Popular e Interculturalidad. 
También dialoga con otras investigaciones cuyo alcance es el conocimiento de los pueblos tradicionales, 
especialmente los saberes y experiencias compartidas por las poblaciones del segmento social rural-ribereño y 
quilombola, que están en el origen de su ancestralidad.    
Palabras clave: pueblos tradicionales; conocimientos socioambientales; diálogos interculturales. 
 

INTRODUÇÃO 

O artigo está associado ao eixo temático “Educação do campo, educação popular e 

Interculturalidade”, que integra o Projeto de Pesquisa “Interculturalidade: saberes, práticas 

docentes e de formação em diferentes contextos educativos na Amazônia”, aprovado pelo 

Programa Nacional de Cooperação Acadêmica na Amazônia – PROCAD-Amazônia, em 2018. 

No contexto desse eixo temático, artigos anteriores1, no exercício de suas reflexões 

e escrita, trataram dos resultados de pesquisas enquanto “estado de conhecimento”, tendo 

como fonte básica o repositório do Programa de Pós-Graduação em Educação (PPGED) da 

Universidade do Estado do Pará (UEPA).    

Neste texto, o foco das reflexões e análises são os indicativos de construção 

dialógica epistemológica possível entre educação do campo em ambientes não escolares e 

saberes socioambientais no contexto de práticas interculturais e experiências de trabalho.  

Com base nos objetivos do eixo temático e das pesquisas realizadas com 

populações rurais ribeirinhas e quilombolas, essa delimitação nos coloca como desafio a 

                                                        
1 Destaca-se, em especial, o artigo de Corrêa et al., intitulado Educação do campo e interculturalidade crítica: desafios da 

pesquisa na Amazônia, publicado em 2022, no livro Produção de Conhecimentos sobre Interculturalidade e Educação. O 
estudo apresenta os resultados de uma pesquisa bibliográfica sobre o tema “Interculturalidade e Educação”. No artigo, os 
autores – vinculados ao eixo temático “Educação do campo, educação popular e interculturalidade” – realizam uma análise 
preliminar da relação entre a educação do campo e a interculturalidade na região amazônica, por meio de uma investigação 
do tipo “estado do conhecimento”. 



 

Maria das Graças da Silva; Gilmara Natividade Damasceno; Karém Maria Gaia Maués 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

 

3 

necessidade de compreender os nexos epistemológicos de saberes socioambientais que 

materializam processos educativos e conformam práticas culturais e experiências de trabalho 

em diversos contextos territoriais, dentre eles territórios de florestas, territórios das águas, 

territórios de terra firme ou de várzeas.   

Assim, três comunidades amazônidas rurais-ribeirinhas e quilombolas, integrantes 

do que se convencionou chamar de comunidades tradicionais, em distintos contextos 

territoriais, históricos e político-culturais da Amazônia Paraense, constituem nossos principais 

interlocutores. Enquanto segmentos das classes trabalhadoras e sujeitos históricos, as 

comunidades oferecem contribuições fundamentais à construção deste estudo. 

Essas práticas e experiências são protagonizadas por uma diversidade de sujeitos 

que, enquanto segmentos das classes trabalhadoras e sujeitos históricos, constituem-se como 

nossos interlocutores. Eles integram as chamadas comunidades tradicionais, situadas em 

distintos contextos territoriais, históricos e político-culturais da Amazônia Paraense. Em seus 

fazeres e vivências cotidianas, produzem aproximações e diálogos interculturais entre si e com 

outros interlocutores, com os quais constroem processos históricos de resistência às opressões 

colonialistas e capitalistas. 

Nesse movimento de luta e emancipação, buscam construir concepções de mundo 

e de educação alinhadas aos seus modos de vida, de ser e de estar, reafirmando suas 

identidades, saberes e práticas como formas legítimas de existência e conhecimento. 

Em Thompson (1998), a noção de “experiência” ocupa um lugar central no debate 

histórico-crítico. Neste texto, para além de sua relevância teórica, a experiência assume um 

sentido prático, relacionado às atividades de trabalho tradicional desenvolvidas por homens e 

mulheres de comunidades rurais-ribeirinhas e quilombolas inseridas em territorialidades 

amazônicas. São experiências voltadas à produção da existência, que podem ser 

compreendidas como dimensões constitutivas da formação humana. 

Esses territórios são, materialmente, espaços de trabalho e de vivência, sendo 

também territórios de vida e lugares de produção e circulação de saberes. Neles, segmentos da 

classe trabalhadora dedicam-se à pesca artesanal, à coleta de caranguejo e turu, ao cultivo de 

roças de mandioca, ao manejo e à coleta de açaí, bem como à produção de farinha.  



 

Diálogos interculturais: ancestralidade, saberes socioambientais e trabalho tradicional em contextos de 
comunidades tradicionais amazônicas 

 

    
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
  https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

4 
 

Essas práticas culturais configuram-se como experiências de trabalho tradicional 

que contribuem não apenas para a reprodução material da vida, mas para a formação humana, 

por meio de múltiplos processos educativos. São saberes construídos ancestralmente, que vêm 

sendo atualizados e/ou reconfigurados pelas gerações seguintes, sobretudo por meio da 

oralidade. 

Trata-se de saberes transmitidos entre diferentes gerações, os quais orientam e 

sustentam diversas práticas culturais materializadas em experiências de trabalho, modos de 

vida e formas de relação, apropriação e uso da natureza. 

Este texto analisa algumas dessas experiências no contexto de pesquisas que 

dialogam com o Procad-Amazônia, cujo eixo temático foi apresentado no início do artigo. Parte-

se do reconhecimento de que tais experiências desempenham um papel fundamental na 

transmissão geracional das formas pelas quais os seres humanos constroem e participam das 

tradições culturais (Ingold, 2010). 

Com ênfase em uma abordagem qualitativa, a metodologia adotada fundamenta-se 

em uma pesquisa bibliográfica ancorada no eixo epistemológico “interculturalidade e 

educação”. O fenômeno social em análise são as experiências culturais em contextos 

territoriais amazônicos – rurais, ribeirinhos e quilombolas – que se articulam com práticas de 

trabalho.  

Essas experiências são apresentadas a partir de recortes de duas dissertações de 

mestrado defendidas no âmbito do PPGED. São pesquisas realizadas com essas comunidades, 

cujas vozes integram o conjunto das vozes amazônidas historicamente marginalizadas em 

projetos de desenvolvimento equitativo para a região. 

Trata-se de contextos territoriais interculturais de vida e de trabalho, onde natureza 

e sociedade aparecem de forma indissociáveis, diferentemente de orientações epistemológicas 

da ciência moderna que orientam dicotomias diversas, incluindo a separação da ciência de 

outros saberes.  

Em contraposição à ciência moderna, busca-se reconhecer e dar visibilidade às 

múltiplas contribuições que as práticas culturais desenvolvidas em territórios rurais-ribeirinhos 

e quilombolas oferecem para a construção e visibilização de concepções de processos 

educativos produzidos em contextos interculturais entre povos amazônicos.  



 

Maria das Graças da Silva; Gilmara Natividade Damasceno; Karém Maria Gaia Maués 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

 

5 

Importa destacar, contudo, que mesmo diante de silenciamentos sistemáticos, 

essas comunidades produzem outros modos de saber, ancorados no que Santos (2008) 

denomina de “epistemologia dos saberes vividos”, que carregam as marcas dos territórios, das 

existências e, portanto, das ancestralidades desses sujeitos coletivos. 

Esse reconhecimento nos coloca o desafio de fazermos alinhavos entre a 

materialidade dos saberes socioambientais para que, por meio deles, possamos construir 

diálogos interculturais e avançarmos em direção ao fortalecimento da pedagogia crítica que se 

quer no contexto da educação do campo.  

Tal diálogo, no entanto, não está necessariamente restrito aos ambientes 

educativos hegemônicos – como as escolas e outras instituições formais. No corpo desse artigo, 

a ênfase está nos ambientes educativos não escolares, particularmente nas práticas culturais e 

experiências de trabalho que se efetivam em territorialidades do campo, conforme já 

mencionado em parágrafos anteriores.  

Orientando-se pelo escopo epistemológico da interculturalidade e educação, 

busca-se, por meio das análises, construir aproximações e articulações entre esse referencial e 

as pesquisas que abordam experiências de trabalho tradicional desenvolvidas por comunidades 

historicamente subalternizadas por uma pedagogia excludente e monocultural. Apesar disso, 

essas comunidades resistem, lutam e constroem seus próprios espaços e vivências educativas 

e interculturais. 

As pesquisas que fundamentam as análises foram realizadas com populações 

rurais, ribeirinhas e quilombolas, reconhecidas tanto por sua diversidade cultural quanto por sua 

condição de sujeitos sociais históricos. As experiências de trabalho dessas comunidades – 

voltadas para a produção da existência – são compreendidas como espaços educativos, sendo, 

portanto, reconhecidas como sujeitos detentores de saberes, cujos processos educativos estão 

integrados às suas ações cotidianas. 

Nesse sentido, a interculturalidade configura-se como um fundamento 

epistemológico de caráter histórico-crítico para refletir sobre os processos educativos em 

contextos territoriais rurais, ribeirinhos e quilombolas. Tais contextos se apresentam como 

nexos articuladores com a educação do campo em ambientes não escolares, e podem ser 



 

Diálogos interculturais: ancestralidade, saberes socioambientais e trabalho tradicional em contextos de 
comunidades tradicionais amazônicas 

 

    
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
  https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

6 
 

associados a uma ampla diversidade de saberes socioambientais relacionados aos diferentes 

contextos educativos da Amazônia Paraense. 

O artigo está estruturado em Introdução, Considerações Finais e seções temáticas 

com seus respectivos subitens. A primeira seção apresenta análises sobre a pesca artesanal em 

comunidades tradicionais marajoaras, compreendida como um saber ancestral.  

A segunda seção aborda práticas tradicionais de uma comunidade quilombola de 

terra firme, destacando como essas práticas informam seus modos de vida e constituem 

componentes culturais fundamentais no processo de fortalecimento identitário e na formação 

de suas territorialidades. Ambas as análises examinam criticamente esses movimentos 

pedagógicos a partir da perspectiva epistemológica da interculturalidade crítica e da educação 

do campo, com ênfase nos espaços educativos não escolares. 
 

ELOS INTERCULTURAIS EM CONTEXTOS DE EXPERIÊNCIAS DE TRABALHO TRADICIONAL E 
EDUCAÇÃO DO CAMPO MATERIALIZADA EM AMBIENTES NÃO ESCOLARES 
 

Com base em relações entre sociedade e ambiente, as questões precisam ser 

discutidas e problematizadas considerando as realidades vivenciadas pelos sujeitos. Neste 

item, busca-se construir aproximações político-pedagógicas e epistemológicas entre educação 

do campo e práticas culturais e experiências de trabalho que se efetivam por meio de formas 

tradicionais de produção da existência humana, cuja materialidade conforma processos 

formativos e educativos, ainda que não se efetivem nos ambientes tradicionais da escola.  

Assim, neste texto, o trabalho tradicional configura-se como experiências e formas 

de organização de comunidades tradicionais locais que se moldam por especificidades culturais 

que diferenciam essas experiências da modalidade capitalista. Integra e conforma modos 

históricos de viver, ou seja, o modo do ser humano existir em (re)conexão com a natureza, o que 

reforça o pressuposto de que ele integra a natureza e, ao mesmo tempo, dela se diferencia, pois:  

[...] por sua ação, sua atividade física e mental, seu trabalho, retira da natureza 
seus meios de vida. A afirmação remete à produção do ser humano como um 
ser da natureza, mas também com um produto da sociedade e da cultura do 
seu tempo (Frigotto; Ciavatta, 2012, p. 748). 

A partir dessa perspectiva epistemológica, as análises sobre a produção e o uso de 

ervas, bem como sobre as atividades de pesca artesanal, enquanto práticas culturais e de 

trabalho, evidenciam o potencial desses saberes locais para promover diálogos interculturais. 



 

Maria das Graças da Silva; Gilmara Natividade Damasceno; Karém Maria Gaia Maués 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

 

7 

Isso ocorre ao reconhecer sua importância na construção de conhecimentos e sua contribuição 

para que a educação do campo vá além dos aspectos normativos, contemplando a dinâmica 

dos modos de vida territorializados. 

As práticas culturais que orientam o trabalho tradicional no e do campo estão 

organizadas com base nos modos de vida de uma diversidade de grupos sociais, cujos territórios 

se constituem como lugares de construção da existência (Fernandes, 2012). Por estarem 

fundamentadas na lógica do trabalho familiar, essas práticas de produção contribuem para o 

fortalecimento das identidades comunitárias. 

As pesquisas evidenciaram que essas práticas culturais e experiências de trabalho 

também se articulam com a dinâmica do tempo-natureza, com cosmologias ancestrais e com 

as sazonalidades que marcam os períodos de plantar e colher, de pescar ou resguardar a 

reprodução dos cardumes, de coletar frutos da floresta, da safra e entressafra do açaí ou de 

buscar o caranguejo; tempos das águas grandes e das secas.  

Esses ciclos temporais configuram pedagogias outras, vinculadas aos saberes e 

interesses dos trabalhadores. Portanto, essas constatações em relação às especificidades 

culturais do trabalho tradicional aproximam-se de um dos nexos estruturantes da educação do 

campo, àquele que traz o entendimento do sentido atual desse trabalho, associado às lutas 

sociais e culturais dos grupos que reproduzem sua existência através dele.  

  Nesse sentido, pode-se considerar que o contexto das práticas culturais do 

trabalho tradicional é construído por meio de diversos regimes de saberes tradicionais que tanto 

conformam quanto são conformados por processos educativos de formação humana, produção 

e circulação de conhecimentos, marcados pela ancestralidade – seja em sua forma original, seja 

por meio de recriações culturais. 

Para além da simples produção da existência, essas práticas culturais e 

experiências de trabalho tradicional configuram-se também como práticas educativas 

realizadas em espaços não escolares, especialmente no âmbito da educação do campo. Essa 

perspectiva está em consonância com as ideias de Kolling, Cerioli e Caldart (2002), ao 

afirmarem que: 

[...] a educação compreende todos os processos sociais de formação das 
pessoas como sujeitos de seu próprio destino. Neste sentido, educação tem 
relação com cultura, com valores, com jeito de produzir, com formação para o 
trabalho e para a participação social (Kolling; Cerioli; Caldart, 2002, p. 19). 



 

Diálogos interculturais: ancestralidade, saberes socioambientais e trabalho tradicional em contextos de 
comunidades tradicionais amazônicas 

 

    
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
  https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

8 
 

Assim, ancorado no universo do trabalho tradicional, este artigo analisa, com base 

em uma concepção ampliada de educação do campo – que ultrapassa as fronteiras 

epistemológicas materializadas nas práticas dos movimentos sociais e/ou das escolas formais 

do campo –, algumas experiências culturais que, no contexto das práxis de suas atividades, 

oferecem pistas para diálogos e/ou aproximações interculturais. 

Ao investigar as práticas educativas que se constituem e circulam no interior das 

formas tradicionais de produção, como as destacadas anteriormente, observa-se que, ao 

mesmo tempo em que garantem a reprodução da existência, essas práticas também promovem 

a formação humana para a vida.  

Diversos estudos têm identificado, e inclusive mapeado, uma multiplicidade de 

saberes que são produzidos e que orientam o fazer cotidiano dessas práticas educativas de 

trabalho, que se constituem e promovem a circulação no interior dessas atividades produtivas 

de uma série de saberes que são transmitidos por meio de diferentes práticas pedagógicas e que 

garantem sua permanência no tempo e no espaço. Muitos desses saberes se mantêm como 

saberes da ancestralidade, ainda que passados por recriações culturais. 

Como exercício ampliado de compreensão desses saberes, alguns pesquisadores 

da Amazônia dedicam-se ao estudo de processos educativos que se desenvolvem em ambientes 

não escolares. Na educação do campo, essa temática ainda é relativamente recente, 

especialmente quando comparada à produção de conhecimento centrada na escola ou nos 

movimentos sociais, o que reforça sua relevância. Com frequência, as abordagens da educação 

do campo limitam-se ao diálogo com os movimentos sociais e/ou com a educação formal, 

deixando em segundo plano outras formas de aprendizagem que ocorrem nos territórios e 

práticas cotidianas. 

Trata-se, portanto, de um recorte temático crucial no eixo da educação do campo 

que, especialmente nos últimos tempos, tem se revelado fértil para novas pesquisas e para a 

construção de outros aportes epistemológicos. Essa abordagem tem sido fundamental, 

inclusive, para a ampliação das formas de compreensão e análise desse setor educacional.  

O foco é direcionado para as experiências de trabalho tradicional, sobretudo 

àquelas desenvolvidas pelos povos das águas, dos campos, das matas e das florestas. Tais 

grupos produzem seus meios de vida em relação simbiótica com a natureza, entendida não 



 

Maria das Graças da Silva; Gilmara Natividade Damasceno; Karém Maria Gaia Maués 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

 

9 

apenas como espaço físico, mas como território de produção e circulação de saberes, entre os 

quais se destacam, principalmente, os saberes socioambientais. 

No contexto deste artigo, consideramos o trabalho tradicional como aquele que 

resulta de experiências de trabalho voltadas para a produção da existência, ainda que em vários 

contextos exista a comercialização do excedente, em baixa escala, que não se configura como 

o excedente da produção capitalista.  

Logo, são experiências consideradas como de heranças ancestrais ou como saberes 

partilhados – dependendo do contexto territorial e/ou do grupo social. De acordo com Thompson 

(1987, p. 10), por meio dos resultados dessas experiências, esses trabalhadores “[...] sentem e 

articulam a identidade de seus interesses entre si e contra os outros homens cujos interesses 

diferem (e geralmente se opõem) dos seus”. 

No contexto dessas experiências de trabalho tradicional, homens e mulheres não 

apenas desenvolvem práticas produtivas por meio das quais garantem sua sobrevivência, como 

também promovem processos formativos que conformam espaços educativos e fazem circular 

saberes.  

Nesse movimento, produzem e vivenciam relações que se afastam da lógica da 

subordinação, pautando-se na solidariedade, na ajuda mútua e no compadrio, contribuindo 

para o fortalecimento de processos identitários no interior de suas comunidades tradicionais. 

Nesse movimento de produção da existência e de formação humana, as 

comunidades produzem cultura, constroem saberes e valores próprios que distinguem seus 

espaços de trabalho daqueles moldados pela lógica fabril, centrada na subordinação do 

trabalhador e na geração de lucro. 

As práticas produtivas desenvolvidas pelas comunidades tradicionais em territórios 

de águas, várzeas, campos, matas e florestas carregam especificidades que as afastam do 

modo de produção capitalista. Essas práticas não são apenas formas de trabalho: integram e 

expressam os modos de vida dessas comunidades. 

Assim, essas reflexões indicam a necessidade de se investir na contribuição teórico-

epistemológica que os espaços educativos – que se constituem no contexto da dinamização das 

práticas produtivas do trabalho tradicional no mundo rural-ribeirinho e quilombola – podem 

contribuir para ampliar a compreensão da educação do campo. 



 

Diálogos interculturais: ancestralidade, saberes socioambientais e trabalho tradicional em contextos de 
comunidades tradicionais amazônicas 

 

    
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
  https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

10 
 

PRÁTICAS CULTURAIS E EXPERIÊNCIAS DE TRABALHO DO CAMPO: ESPAÇO DE PRODUÇÃO 
DE SABERES SOCIOAMBIENTAIS 
 

Este item analisa a contribuição de experiências de trabalho tradicional como eixo 

estruturante para a aproximação e/ou o diálogo intercultural entre a produção de saberes 

socioambientais e a dinâmica cultural que orienta a educação do campo. Se concentra em três 

comunidades tradicionais que participaram de duas pesquisas voltadas para os saberes de 

povos e comunidades tradicionais em contextos de diálogos interculturais. O foco recai sobre 

práticas culturais compartilhadas por populações ribeirinhas e quilombolas do meio rural, cujos 

conhecimentos e experiências fundamentam epistemologias e pedagogias outras, enraizadas 

em suas ancestralidades. 

No contexto territorial das comunidades tradicionais do Céu e do Caju-Una, 

localizadas na Reserva Extrativista Marinha de Soure, no município de Soure, região do Marajó, 

no estado do Pará, analisa-se a prática cultural do trabalho na pesca artesanal. Essa atividade, 

tradicional e historicamente, tem desempenhado um papel fundamental na construção de 

saberes socioambientais nesses territórios. Parte-se do pressuposto de que esta modalidade se 

constitui ontologicamente como uma prática cultural de trabalho que assegura tanto a produção 

da existência quanto a preservação dessa cultura, alicerçada nas memórias da ancestralidade. 

Outra comunidade tradicional que integrou a pesquisa é a comunidade quilombola 

de São Pedro, localizada territorialmente no município de Castanhal, no Pará, cujos saberes 

socioambientais se constituem e são aprimorados por meio de práticas ancestrais, portanto, 

presentes em seus modos de vidas e componentes centrais no processo de fortalecimento 

identitário e formadores de suas territorialidades. 

No contexto das territorialidades dessas comunidades busca-se analisar possíveis 

nexos entre saberes socioambientais inscritos e/ou que orientam a relação entre práticas de 

trabalho tradicional e natureza no contexto da educação do campo em ambientes não escolares. 

Trata-se de saberes cujas raízes vêm da ancestralidade e que carregam as marcas de um diálogo 

intercultural entre diversidade biológica e diversidade cultural, mesmo que em alguns contextos 

territoriais esse diálogo ainda se faça por meio de uma perspectiva funcional (Walsh, 2002). 



 

Maria das Graças da Silva; Gilmara Natividade Damasceno; Karém Maria Gaia Maués 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

 

11 

As duas pesquisas orientaram-se metodologicamente por uma abordagem 

qualitativa, que inclui o trabalho de campo e procedimentos da etnografia e da história oral, com 

a utilização da observação participante e entrevista semiestruturada.   

O contexto desta produção contrapõe-se às referências conservadoras e 

hegemônicas da ciência moderna, ao usar-se a concepção de comunidades tradicionais como 

àquelas que não se caracterizam e nem devem ser:                                                                                                                                                                                                                             

[...] associadas à ideia de populações atrasadas, modos de vida rudimentar, 
mas de grupos sociais que dispõe de experiências, de vivências próprias, ou 
seja, detém saberes por meios dos quais significam as relações que 
estabelecem com o mar/rio e a floresta e dão sentido as suas práticas 
socioculturais (Silva, 2007, p. 50).             

 

Isto significa reconhecer as comunidades de Caju-Una, do Céu e São Pedro como 

populações tradicionais que integram as vozes do universo amazônida e que, por meio de seus 

contextos rurais-ribeirinhos e quilombola, produzem saberes que fazem parte da diversidade 

epistemológica desse universo. Ademais, não se pode desconsiderar que suas práticas culturais 

e experiências de trabalho estão assentadas em sabedorias herdadas ancestralmente, 

transmitidas de geração para geração por meio da oralidade e das suas práticas cotidianas. 

Por conseguinte, as práticas culturais e experiências de trabalho tradicional se 

configuram como espaços de práticas educativas interculturais. Por meio delas, homens e 

mulheres – enquanto integrantes de povos e comunidades tradicionais –, constroem relações 

que extrapolam suas territorialidades ao estabelecerem parcerias com universidades, 

movimentos sociais e outras instituições, na tentativa de enfrentar questões fundamentais 

relacionadas às suas realidades socioterritoriais.  

Nesse processo, os membros das comunidades participantes das pesquisas se 

afirmam como sujeitos históricos ao protagonizarem, com o apoio dessas articulações, formas 

de resistência. Em referência a Thompson (1998), pode-se afirmar que se têm buscado 

assegurar a efetivação e o acesso a uma educação do campo comprometida com os interesses 

dos “de baixo”, ou seja, com pessoas das classes populares, trabalhadoras do e no campo. 

Uma educação do e no campo deve considerar e valorizar a diversidade de saberes 

que emergem das práticas culturais e das experiências de trabalho, nas quais o saber-fazer 

conforma processos educativos ancorados em outras bases pedagógicas. Tais processos se 



 

Diálogos interculturais: ancestralidade, saberes socioambientais e trabalho tradicional em contextos de 
comunidades tradicionais amazônicas 

 

    
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
  https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

12 
 

constroem e se efetivam no contexto de uma multiplicidade de fazeres e vivências cotidianas 

desenvolvidas por homens e mulheres em suas territorialidades. 

No caso em análise, essas bases estão associadas ao uso de ervas e suas práticas 

de cura, às diversas modalidades de pesca artesanal que se efetivam fora de ambientes 

escolares ou formais, mas que precisam ser reconhecidas em contextos de diálogos 

interculturais, pois, ainda que se trate de processos educativos que se efetivam para além dos 

sistemas formais, configuram-se por meio de conhecimentos que há  tempo têm sido 

subordinados, subsumido, excluído e marginalizado pela hostilidade e dominação cultural da 

colonianilidade.   

Apesar dos desafios, esses processos educativos têm conquistado visibilidade e 

reconhecimento epistemológico graças aos movimentos dialógicos interculturais promovidos 

por homens e mulheres que os produzem e dinamizam, em articulação com setores 

universitários, movimentos sociais — especialmente os do campo — e grupos progressistas da 

Igreja Católica. Por meio desses diálogos entre experiências e saberes, buscam promover ações 

transformadoras para suas condições de vida e o fortalecimento de suas identidades territoriais. 

Neste sentido, por meio de uma perspectiva epistemológica assentada nos 

pressupostos da interculturalidade crítica e decolonial, existe um movimento intelectual que 

vem se ampliando e se fortalecendo voltado para o reconhecimento da contribuição político-

teórico dessas experiências para epistemologias outras no campo da educação em sua 

concepção ampliada, que se efetiva e corresponde ao que Arroyo (2012) denominou de “outros 

sujeitos, outras pedagogias”.   
 

TERRITÓRIOS ANCESTRAIS PRÁTICAS CULTURAIS EXPERIÊNCIAS DE TRABALHO E SABERES 
SOCIOAMBIENTAIS E SEUS NEXOS DIALÓGICOS INTERCULTURAIS 
 

Compreendendo que os saberes socioambientais são fundamentados e 

desenvolvidos em territorialidades marcadas por especificidades próprias – onde diferentes 

formas de vida se reproduzem –, configuram-se, de certo modo, como estratégias de defesa dos 

meios de existência e dos modos de vida, como ocorre em comunidades rurais, ribeirinhas e 

quilombolas. Nesse contexto socioterritorial, as práticas culturais e as experiências de trabalho 

desses povos se constituem como espaços educativos, sustentados por uma diversidade de 



 

Maria das Graças da Silva; Gilmara Natividade Damasceno; Karém Maria Gaia Maués 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

 

13 

saberes que emergem de suas próprias realidades e se consolidam a partir de pedagogias 

singulares (Arroyo, 2012). 

Os saberes socioambientais, além de fortalecerem e cultivarem o processo de 

biointeração2 entre os povos rurais, ribeirinhos e quilombolas, possibilitam o processo de 

interculturalidade ao enfatizar a valorização de saberes tradicionais em seus processos de 

trabalho, educativos e culturais, bem como promover processos de interação entre pessoas, 

conhecimentos e práticas culturalmente diferentes que são forjadas no meio e partindo das 

especificidades desses povos e sujeitos (Walsh, 2009).  

Por estarem enraizados nas práticas culturais e nas experiências de trabalho das 

comunidades tradicionais, esses saberes atuam como um elo que conecta não apenas as 

comunidades à natureza, mas também umas às outras, respeitando suas especificidades e 

modos de vida. Nesse processo, emergem conhecimentos que, frequentemente, entram em 

confronto com tentativas de silenciamento ou esvaziamento promovidas pela ciência 

hegemônica, que muitas vezes os ignora ou desvaloriza. 

Diante desse cenário, as comunidades, por meio de suas redes de apoio e formas 

organizativas, têm mobilizado estratégias de resistência e de recriação cultural, com o objetivo 

de garantir relações mais justas e horizontais. Procuram, assim, construir vínculos não 

verticalizados, rejeitando hierarquias entre diferentes saberes, conhecimentos e culturas. 

Nesse sentido, a pesca artesanal nas comunidades tradicionais do Caju-Una e do 

Céu, mais do que uma simples ação humana, destacam-se pela complexidade de relações que 

envolvem o ser humano e a natureza dando ênfase aos saberes que orientam a vida dessas 

comunidades, dentre eles os saberes socioambientais. 

A pesca artesanal, enquanto prática cultural e experiência de trabalho, demonstrou 

ser um campo de produção de uma vasta pluralidade de saberes socioambientais. Estes 

conhecimentos são continuamente preservados ao serem (re) passados de geração para 

geração. Tais saberes orientam, orientando as práticas de trabalho e as ações socioeducativas 

que são indissociáveis da constituição do “ser” pescador. 

                                                        
2 Processo que é caracterizado pela relação respeitosa entre humanos e elementos da natureza. Esse conceito é desenvolvido 

por Nego Bispo, que defende que não há separação entre ser humano e natureza. Para ele, as comunidades quilombolas 
praticam uma biointeração, pois existe a troca constante entre o ser humano e os outros elementos da vida e esse é/deve ser 
o princípio dessas localidades (Bispo dos Santos, 2023).  



 

Diálogos interculturais: ancestralidade, saberes socioambientais e trabalho tradicional em contextos de 
comunidades tradicionais amazônicas 

 

    
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
  https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

14 
 

Já no contexto da pesquisa, os pescadores artesanais são sujeitos protagonistas de 

suas práticas de trabalho, sendo detentores de uma pluralidade de saberes socioambientais 

que orientam uma diversidade de práticas culturais e sociais, incluindo a pesca artesanal, como 

formas de aliança que estabelecem com a natureza.  

Trata-se de saberes que estão pautados por outras racionalidades que não àquelas 

que orientam a “razão indolente” e se constituem em fatores de identificação cultural (Oliveira; 

Santos, 2007, p. 45). Saberes esses que, além de carregar um significado cultural por ser 

passado de geração em geração por meio da oralidade, ontologicamente, revelam um 

sentimento de inerência ao ser humano (Albuquerque et al., 2016, p.130). 

Assim, apesar dos inúmeros problemas sociais que afetam o trabalho do pescador 

artesanal – gerados pelo avanço do capitalismo, pela falta de reconhecimento e valorização 

dessas práticas e pela ausência de políticas públicas que deem visibilidade a essa atividade 

essencial –, é possível reconhecer a riqueza dos saberes produzidos por esses sujeitos a partir 

de suas práticas tradicionais de trabalho, que repercutem e circulam nos territórios das 

comunidades tradicionais do Céu e de Caju-Una, reafirmando sua importância cultural, 

econômica e formativa. Os saberes que envolvem as plantas medicinais chegam até as 

comunidades através de ancestralidades que são resguardadas e executadas em quintais, nas 

matas e nos terreiros, configuradas por uma relação respeitosa entre sujeito-natureza, com o 

compartilhamento coletivo, não predatório e que não visa a obtenção de lucros.  

O uso de plantas medicinais em práticas de cura e cuidado, assim como os saberes 

socioambientais que fundamentam esses usos, circula entre as comunidades e se fortalece por 

meio de pedagogias próprias, contribuindo para a emergência de outras epistemologias 

comprometidas com a vida, com a natureza e com a preservação de saberes historicamente 

negados e invisibilizados.  

 Trata-se de epistemologias produzidas pela percepção local. Todavia, este 

conhecimento tem se perdido ao longo das gerações, ainda que resista em alguns contextos por 

meio da oralidade e da prática cotidiana. 

A vivência nessa comunidade3 possibilitou compreender que práticas de medicina 

tradicional permanecem vivas na memória coletiva dos moradores e moradoras. Observa-se, 

                                                        
3 Comunidade quilombola de São Pedro. 



 

Maria das Graças da Silva; Gilmara Natividade Damasceno; Karém Maria Gaia Maués 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

 

15 

por exemplo, o uso de plantas como erva-cidreira, boldo, hortelãzinho, casca da árvore do caju, 

entre outras ervas e espécies arbóreas, para a preparação de chás e garrafadas destinados ao 

cuidado de pessoas adoecidas. Essas práticas, transmitidas entre gerações, evidenciam a 

presença de saberes tradicionais profundamente enraizados no cotidiano comunitário.  

Dessa forma, a etnomedicina praticada pela comunidade quilombola São Pedro, por 

meio do uso de ervas cultivadas nos quintais ou de produtos coletados na natureza, carrega em 

si as marcas dos saberes socioambientais. São os modelos locais de uso – enraizados na 

experiência, na oralidade e na observação – que validam esses saberes e conformam o que se 

reconhece como etnomedicina popular, articulando práticas de cuidado profundamente 

vinculadas ao território, à ancestralidade e à relação sensível com a natureza. 

Os processos de preparo dos chás e das garrafadas consolidam culturalmente a 

existência de variados regimes de saberes ancestrais, que são transmitidos de geração em 

geração, como, por exemplo, o tempo de cozimento, a quantidade de material a ser utilizada e o 

período de consumo.  

Trata-se de memórias ancestrais por meio das quais a comunidade não apenas faz 

uso das plantas e pratica a pesca artesanal em suas diversas modalidades, mas também 

contribui para a conservação da sociobiodiversidade, evidenciando que existem outras formas 

de convivência e produção da vida entre humanos e não humanos que não aquelas pautadas por 

lógicas predatórias.  

As memórias ancestrais trazem para a convivência em comunidade saberes que os 

mais antigos tinham sobre uma diversidade de práticas que garantiam a reprodução da vida 

pautada na relação respeitosa com a natureza, sendo a principal força que impulsiona 

dialeticamente a construção do diálogo interculturais entre os povos originários e as 

comunidades tradicionais.  

As memórias ancestrais trazem para a convivência em comunidade saberes que os 

mais antigos tinham sobre uma diversidade de práticas que garantiam a reprodução da vida 

pautada na relação respeitosa com a natureza, sendo a principal força que impulsiona 

dialeticamente a construção do diálogo interculturais entre os povos originários e as 

comunidades tradicionais.  



 

Diálogos interculturais: ancestralidade, saberes socioambientais e trabalho tradicional em contextos de 
comunidades tradicionais amazônicas 

 

    
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
  https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

16 
 

Esses saberes, bem como as práticas culturais e de trabalho desenvolvidas em 

distintos e históricos territórios, envolvem formas de apropriação e uso da natureza pautadas no 

respeito e na convivência harmoniosa com o meio ambiente, resultando em ecossistemas 

antropizados, porém preservados, evidenciando uma relação sustentável entre as comunidades 

e seus territórios. 

Nas comunidades que participaram das pesquisas, constatou-se uma preocupação 

evidente em dar continuidade às práticas culturais e de trabalho por meio das relações 

intergeracionais, repassando esses saberes aos mais jovens. Utilizando diferentes estratégias 

de ensino-aprendizagem, os mais velhos transmitem seus conhecimentos sobretudo pela 

oralidade e pela memória coletiva e individual. Destaca-se, ainda, o papel da chamada 

‘pedagogia da atenção’, na qual o saber é compartilhado por meio da convivência cotidiana e da 

relação sensível e estreita entre as pessoas, a natureza e o ambiente que as cerca. 

No caso das práticas de pesca artesanal, as experiências cotidianas de trabalho 

estão organizadas segundo a lógica da força de trabalho familiar, voltada prioritariamente para 

a subsistência das comunidades do Caju-Una e do Céu. Segundo os pescadores artesanais que 

participaram da pesquisa, os saberes socioambientais desempenham um papel fundamental, 

pois garantem maior segurança na prática da pesca em diferentes ambientes, tais como rios, 

igarapés e praias. 

Esses conhecimentos são considerados essenciais para compreender e respeitar as 

condições ecológicas dos ecossistemas locais, sendo aplicados nas diversas modalidades de 

pesca, como a de tarrafa4, cambão5, rabiola6, muruada7 e arrastão8. Assim, tais saberes orientam 

as práticas de trabalho dos pescadores, constituindo um repertório técnico e cultural 

profundamente enraizado na vivência comunitária e no ambiente natural.  

                                                        
4 Tarrafa é uma espécie de rede de pesca circular, com pequenos pesos distribuídos em torno de toda a circunferência de sua 

malha. 
5  É uma peça de madeira ou metal que serve como suporte ou braço de alavanca em alguns tipos de armadilhas ou 

equipamentos de pesca. O cambão, também, pode abrir ou sustentar a rede, facilitando seu lançamento ou recolhimento. 
6  Trata-se de uma linha fina ou cordão que fica preso à ponta da tarrafa (a rede de pesca circular) e que o pescador segura para 

lançar e puxar a rede. Ela é fundamental para o manuseio da tarrafa, permitindo controlar o lançamento da rede na água e a 
recolhida do equipamento com os peixes capturados. 

7 É um tipo específico de rede ou armadilha utilizada para capturar peixes em ambientes de água doce ou salgada.  
8 É um método de pesca que utiliza uma rede grande e resistente, chamada ‘rede de arrasto’, que é puxada pela embarcação ou 

por pessoas, pela água, para capturar peixes. 



 

Maria das Graças da Silva; Gilmara Natividade Damasceno; Karém Maria Gaia Maués 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

 

17 

Para fazer a pesca de tarrafa no rio, por exemplo, de acordo com o pescador Junior 

(2022), é necessário que “[...] as redes possuam boias que servem para abrir a rede, fazê-la boiar 

e ficar aberta na água e o chumbo que está na base da rede vai levar ela ‘pro’ fundo, aí o peixe 

vem e malha”. Para Silva (2014) esses saberes se configuram como uma modalidade de 

educação que são construídos cotidianamente por meio de uma diversidade de elos que 

informam práticas de aprendizagem e processos educativos, voltados para a inteligibilidade do 

mundo da vida, e funcionam como paradigmas na (re)invenção cotidiana. 

Existe entre os pescadores artesanais das comunidades estudadas uma 

preocupação de que a produção da existência e de seus meios de vida se faça respeitosamente 

com a natureza. No saber da pesca de cambão no igarapé, a pescadora Betânia (2022) narra o 

seguinte: “A gente tira um pedaço de corda que vem nas boias que chega na beira da praia, 

colocamos um anzol na ponta da corda, uma boia no meio da corda e amarramos nos galhos das 

tinteiras no igarapé”. 

Silva (2007) afirma que, interculturalmente, os pescadores – por meio dos seus 

saberes socioambientais e no contexto de suas práticas de trabalho e relação com a natureza –

, aprendem e/ou ensinam, o que se configura como uma outra prática pedagógica no contexto 

da educação do campo, que se efetiva em ambientes não escolares, no caso, nos ambientes da 

pesca artesanal e na relação com a natureza edificadas na cultura.  

Assim, por entender as práticas culturais de uso e cura com ervas e as experiências 

de trabalho na pesca artesanal a partir do próprio contexto territorial das comunidades rurais-

ribeirinhas e quilombola, é possível considerar as contribuições desses segmentos de classes 

trabalhadoras do campo para a ampliação de concepções de educação, no caso, da educação 

do/no campo, acentuando os ambientes não escolares enquanto espaços educativos de 

práticas pedagógicas outras.  

Dessa forma, organicamente vinculada a uma perspectiva intercultural, é possível 

ampliar a perspectiva de compreensão da realidade vivida ao dar voz aos sujeitos protagonistas 

dessas práticas e experiências que, por meio delas, perpetuam seus valores e tradições por 

entre gerações.  

Portanto, os saberes socioambientais como forma de entender e agir na natureza e 

de produzir a existência humana, ao abordarem aspectos sociais, culturais, ambientais, 



 

Diálogos interculturais: ancestralidade, saberes socioambientais e trabalho tradicional em contextos de 
comunidades tradicionais amazônicas 

 

    
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
  https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

18 
 

políticos e epistemológicos da educação do campo contribuem não só para que as 

comunidades tenham uma relação respeitosa com a mata, com a floresta, com as águas e com 

o terreiro, como também contribuem para que processos educativos e saberes que estão 

inscritos e/ou orientam práticas culturais e de trabalho integrem e ampliem contextos não 

escolares da educação do campo, dialogando, por conseguinte, culturalmente com as escolas.  
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Ao considerarmos as práticas culturais e o trabalho tradicional em comunidades 

rurais, ribeirinhas e quilombolas amazônicas, no contexto do eixo epistemológico da 

interculturalidade e da educação, foi possível identificar o cruzamento de fronteiras culturais 

que se colocam na contramão do discurso colonial hegemônico e da exploração capitalista. Ao 

mesmo tempo, evidencia-se a importância de dar visibilidade a outros sujeitos que lutam para 

ter voz ativa frente a um projeto de educação do campo capaz de acolher diferentes matizes, 

cujos desdobramentos práticos atendam às suas raízes culturais. 

Sob essa perspectiva, as análises dos relatos tanto da pesca artesanal quanto do 

uso de ervas medicinais revelam aspectos da cosmovisão dos pescadores artesanais das 

comunidades Caju-Una, do Céu e da comunidade quilombola São Pedro. Ao mesmo tempo, 

remetem aos saberes ancestrais, cuja transmissão se dá por meio da oralidade. Esses 

conhecimentos sobre a cosmologia da natureza indicam potencialidades interculturais para a 

construção de aproximações e diálogos com o universo escolar e/ou acadêmico. 

Neste sentido, a experiência de trabalho na pesca artesanal nas comunidades do 

Caju-Una e do Céu, bem como as práticas culturais de cultivo e uso de plantas medicinais para 

cura na comunidade quilombola São Pedro, interligam saberes desenvolvidos pela 

ancestralidade amazônica e contribuem para a promoção de outras modalidades de processos 

educativos, ampliando a diversidade do campo da educação, que se pretende reconhecedora 

da diferença, inclusiva e intercultural. 

Evidências empíricas indicam que, por meio de diversas técnicas de pesca e do uso 

de ervas medicinais, as comunidades colaboradoras das pesquisas mantêm viva a memória e a 

ancestralidade de seus povos – ainda que, por vezes, esses saberes sejam reproduzidos sem 

pleno conhecimento de suas origens. No caso do uso das plantas medicinais nos territórios 



 

Maria das Graças da Silva; Gilmara Natividade Damasceno; Karém Maria Gaia Maués 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

 

19 

quilombolas, configura-se uma importante prática cultural que tem contribuído efetivamente 

para a preservação dos saberes e fazeres ancestrais. 

As pesquisas reconhecem a diversidade de sujeitos amazônidas e de suas práticas 

interculturais. Contudo, é fundamental ressaltar que tais conhecimentos foram (e continuam 

sendo) frequentemente ameaçados em razão do histórico processo de exclusão e invisibilização 

das populações subalternizadas no Brasil.  

A preservação dessas práticas ocorre em dois eixos: tanto no âmbito da educação 

quilombola – como saberes transmitidos no seio familiar e comunitário –, quanto por meio da 

educação escolar, quando reconhecidas e abordadas nesses ambientes com base nas 

Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola. 

Contudo, apesar das inúmeras tentativas de apagamento e silenciamento, as 

práticas culturais e as experiências do trabalho tradicional amazônico seguem sendo 

transmitidas graças aos esforços coletivos das comunidades que resistem e reafirmam sua 

identidade cultural. Ainda assim, essas comunidades, apesar de suas contribuições 

fundamentais para a conservação e preservação da biodiversidade, especialmente no contexto 

de suas distintas territorialidades, continuam frequentemente desconsideradas nas instâncias 

decisórias.  

As análises indicam que essas experiências, ao se efetivarem por meio de uma 

perspectiva intercultural crítica, têm contribuído significativamente para ampliar e fortalecer, 

em termos teórico-conceituais, as concepções de educação em ambientes não escolares, 

especialmente no campo da pedagogia crítica. 

Partindo dessa lógica, é possível estabelecer, nesse diálogo intercultural, uma 

relação entre os saberes socioambientais – como àqueles ligados ao uso de plantas medicinais 

e ao trabalho com a pesca artesanal – e as práticas, epistemologias e modos de vida que 

tensionam e desafiam a hegemonia do conhecimento ocidental. 

Esses desafios dialogam com uma educação do campo intercultural crítica, 

particularmente em contextos históricos diversos, ultrapassando os limites dos espaços 

educativos formais da escola. Ao mesmo tempo, propõem o reconhecimento e a valorização de 

distintas formas de conhecimento, especialmente aquelas produzidas e transmitidas por povos, 

classes e grupos sociais historicamente marginalizados e invisibilizados. 



 

Diálogos interculturais: ancestralidade, saberes socioambientais e trabalho tradicional em contextos de 
comunidades tradicionais amazônicas 

 

    
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
  https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

20 
 

Essa abordagem reforça a necessidade de um diálogo horizontal entre 

epistemologias diversas, rompendo com a lógica hierárquica imposta pela ciência moderna, que 

tende a atribuir centralidade e legitimidade apenas aos conhecimentos provenientes do Norte 

Global (Boaventura, 2019). Dessa forma, ao valorizar saberes, culturas, povos, identidades e 

modos distintos de conhecer, a interculturalidade crítica contribui para a construção de um 

paradigma epistêmico mais plural, inclusivo e emancipador.  

Por meio das pesquisas realizadas, buscou-se valorizar práticas culturais e 

experiências de trabalho tradicional do campo que, ao não se conformarem aos moldes 

capitalistas, dão visibilidade a outras formas de pensar e “devir outro” protagonizadas por 

comunidades tradicionais, rurais-ribeirinhas e quilombolas. Essas comunidades se relacionam 

com a natureza, detentora de múltiplos saberes ancestrais, os quais conferem significado à 

cultura local. 

 

REFERÊNCIAS  
 

ALBUQUERQUE, Maria Betânia et al (org.). Saberes da experiência, saberes escolares: 
diálogos interculturais. Belém: EDUEPA, 2016. 

ARROYO, Miguel. Outros sujeitos, outras pedagogias. Petrópolis: Vozes, 2012. 

BISPO DOS SANTOS, Antônio. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 

BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista Brasileira 
de Educação, Campinas, n. 19, p. 20-28, jan./fev./mar./abr. 2002. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbedu/a/Ycc5QDzZKcYVspCNspZVDxC/?format=pdf&lang=pt. Acesso 
em: 23 fev. 2025.  

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é educação. São Paulo: Brasiliense, 2007. 

CASTRO, Edna Maria Ramos de. Amazônia na encruzilhada: saque colonial e lutas de 
resistência. In: CASTRO, Edna Maria Ramos de (org.) Territórios em transformação na 
Amazônia - saberes, rupturas e resistências. Belém: NAEA, 2017. 

CORRÊA, Sérgio Roberto Moraes et al. Educação do campo e Interculturalidade crítica: 
desafios da pesquisa na Amazônia. In:  OLIVEIRA, Ivanilde Apoluceno; SANTANA, Jocyléia; 
NORONHA, Claudianny (orgs.). Produção de conhecimentos sobre interculturalidade e 
educação. São Carlos: Pedro & João Editores, 2022. 

FERNANDES, Bernardo Mançano. Território camponês. In:  CALDART, Roseli Salete et al. 
Dicionário da educação do campo. 2.ed. Rio de Janeiro; São Paulo: Escola Politécnica de 
Saúde Joaquim Venâncio, 2012. p. 744-748. 

https://www.scielo.br/j/rbedu/a/Ycc5QDzZKcYVspCNspZVDxC/?format=pdf&lang=pt


 

Maria das Graças da Silva; Gilmara Natividade Damasceno; Karém Maria Gaia Maués 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26692, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26692                   2358-4319 

 

21 

FRIGOTTO, Gaudêncio; Maria, CIAVATTA. Trabalho como princípio educativo.   In: In:  CALDART, 
Roseli Salete et al. Dicionário da educação do campo. 2.ed. Rio de Janeiro; São Paulo: Escola 
Politécnica de Saúde Joaquim Venâncio, 2012. p.748-755. 

GONÇALVES, Porto Walter Carlos. Amazônia, Amazônias. 3. ed. São Paulo: Contexto, 2023.  

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. 10. ed. Rio de Janeiro: LTC, 2008. KOLLING, 
Edgar Jorge; CERIOLI, Paulo Ricardo; CALDART, Roseli Salete (org.). Educação do campo: 
Identidade e política pública. Brasília: Articulação Nacional por uma Educação do Campo, 
2002. 

INGOLD, Timothy.   Da transmissão de representações à educação da atenção. In: Revista 
Educação, Porto Alegre, v. 33, n. 1, p. 6-25, jan./abr.2010.  

MINAYO, Maria Cecília de Souza; DESLANDES, Suely Ferreira; GOMES, Romeu. Pesquisa 
social: teoria, método e criatividade. 21. ed. Petrópolis: Vozes, 2002. 

OLIVEIRA, Ivanilde Apoluceno de; SANTOS, Tânia Regina Lobato dos. Cartografia de saberes: 
representações sobre a cultura amazônica em práticas de educação popular. Belém: EDUEPA, 
2007. 

SANTOS, Boaventura de Souza. O fim do império cognitivo: a afirmação das epistemologias do 
Sul. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. 

SILVA, Maria das Graças. Práticas educativas ambientais, saberes e modo de vida locais. 
Revista Cocar, Belém, v.1, n.1, p. 47-57, jan/jun. 2007. Disponível em: 
https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/142. Acesso em: 23 abr. 2025. 

SILVA, Maria das Graças. Territórios insulares: saberes e práticas socioambientais cotidianos. 
Revista Cocar, Belém, v.8, n.16, p. 109-124, ago./dez. 2014. Disponível em: 
https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/372. Acesso em: 23 abr. 2025. 

SILVA, Maria das Graças. Saberes e práticas socioculturais inscritas nos modos de vida 
ribeirinho. In: FARES, Josebel Akel et al. (org.). Sociedades e saberes da Amazônia. Belém: 
Eduepa, 2018. 

THOMPSON, Edward Palmer. A formação da classe operária inglesa: a força dos 
trabalhadores. V. III. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

THOMPSON, Edward Palmer. Costumes em comum: estudos sobre a cultura popular 
tradicional. São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 

WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e pedagogia decolonial: in-surgir, re-éxistir e 
reviver. In: CANDAU, Vera (org.). Educação intercultural na América Latina: entre concepções, 
tensões e propostas. Rio de Janeiro: 07 Letras, 2009. 

 
 

Recebido em: Maio/2025.  
Aprovado em: Agosto/2025.  

https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/142
https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/372

