
 
 

       https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                  2358-4319 

 

 
Ochoa e Anzaldúa: epistemologias feministas, educação popular e interculturalidade1 

 
Eliada Mayara Alves Krakhecke*, Dulce Mari da Silva Voss** e Maria Cecilia Lorea Leite***  

 
 

Resumo 
O trabalho apresenta resultados de uma pesquisa biográfica e bibliográfica sobre a vida e as obras das feministas 
latino-americanas Gloria Evangelina Anzaldúa (1942-2004) e Luz Maceira Ochoa (1974), com o objetivo de 
compreender suas epistemologias e experiências no âmbito dos movimentos feministas e da educação popular 
enquanto repertórios de despatriarcalização das ciências e da pedagogia na América Latina. Sob perspectiva 
teórico-epistemológica intercultural, percebem-se as experiências das ativistas na educação popular como ações 
políticas e pedagógicas propulsoras do enfrentamento à opressão do patriarcado e à colonialidade dos corpos de 
mulheres latino-americanas. As experiências cotidianas de Anzaldúa e Ochoa fizeram delas ativistas e escritoras 
fronteiriças comprometidas com a construção do pensamento e política feminista voltada à educação de mulheres 
das classes populares, por meio de ações pedagógicas que permitem, ao mesmo tempo, a reflexão acerca dos 
conflitos de gênero, a tomada de consciência e o engajamento nos movimentos feministas latino-americanos. Com 
base nos estudos realizados, considera-se que a atuação política e pedagógica de Anzaldúa e Ochoa no contexto 
latino-americano sinalizam a emergência de repensar os processos de ensino e aprendizagem nas escolas, com 
vistas à construção de uma educação plural comprometida com a justiça social. 
Palavras-chave: educação popular; interculturalidade; despatriarcalização. 
 

Ochoa and Anzaldúa: feminist epistemologies, popular education, and interculturality 

Abstract 
This paper presents the results of biographical and bibliographic research on the lives and works of Latin American 
feminists Gloria Evangelina Anzaldúa (1942–2004) and Luz Maceira Ochoa (1974–), aiming to understand their 
epistemologies and experiences within feminist movements and popular education as repertoires for the de-
patriarchalization of science and pedagogy in Latin America. From an intercultural theoretical-epistemological 
perspective, the activists' experiences in popular education are understood as political and pedagogical actions that 
drive resistance to the oppression of patriarchy and the coloniality imposed on Latin American women's bodies. The 
everyday experiences of Anzaldúa and Ochoa made them borderland activists and writers committed to developing 
feminist thought and politics focused on the education of women from popular classes, through pedagogical 
practices that foster gender conflict reflection, awareness-raising, and engagement in Latin American feminist 
movements. Based on the conducted studies, it is considered that the political and pedagogical work of Anzaldúa 
and Ochoa in the Latin American context highlights the urgency of rethinking teaching and learning processes in 
schools toward building a plural education committed to social justice. 
Keywords: popular education; interculturality; depatriarchalization. 
                                                      
1 O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) 
- Código de Financiamento 001. 
* Doutora em Educação pela Universidade Federal de Pelotas (UFPel). Pesquisadora dos Grupos de Pesquisas Philos Sophias e 
Laboratório Imagens da Justiça. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2686-4520. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/1123050116130877. E-mail: eliadamayara@hotmail.com.  
** Doutora e Mestra em Educação pela Universidade Federal de Pelotas (UFPel). Docente da Universidade Federal do Pampa 
(UNIPAMPA - Campus Bagé/RS). Líder do Grupo de Pesquisa Philos Sophias. ORCID: http://orcid.org/0000-0002-0672-7273. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/6357471301897496. E-mail: dulcevoss@unipampa.edu.br 
*** Doutora em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Docente da Universidade Federal de Pelotas 
(UFPel). Coordenadora do Grupo de Pesquisa Laboratório Imagens da Justiça. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9197-2299. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/6507656416518174. E-mail: mclleite@gmail.com. 

https://orcid.org/0000-0003-2686-4520
http://lattes.cnpq.br/1123050116130877
file:///C:/Users/Ju%20Porto/OneDrive/Desktop/eliadamayara@hotmail.com
http://orcid.org/0000-0002-0672-7273
http://lattes.cnpq.br/6357471301897496
https://orcid.org/0000-0002-9197-2299
http://lattes.cnpq.br/6507656416518174
mailto:mclleite@gmail.com


 

Ochoa e Anzaldúa: epistemologias feministas, educação popular e interculturalidade 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26453, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                   2358-4319 

2 
 

Ochoa y Anzaldúa: epistemologías feministas, educación popular e interculturalidad 
  

Resumen 
El trabajo presenta resultados de una investigación biográfica y bibliográfica sobre la vida y las obras de las 
feministas latinoamericanas Gloria Evangelina Anzaldúa (1942–2004) y Luz Maceira Ochoa (1974), con el objetivo 
de comprender sus epistemologías y experiencias en el ámbito de los movimientos feministas y de la educación 
popular como repertorios para la despatriarcalización de las ciencias y de la pedagogía en América Latina. Desde 
una perspectiva teórico-epistemológica intercultural, se perciben las experiencias de las activistas en la educación 
popular como acciones políticas y pedagógicas que impulsan el enfrentamiento a la opresión del patriarcado y a la 
colonialidad de los cuerpos de las mujeres latinoamericanas. Las experiencias cotidianas de Anzaldúa y Ochoa las 
convirtieron en activistas y escritoras fronterizas comprometidas con la construcción del pensamiento y de la 
política feminista orientados a la educación de mujeres de las clases populares, mediante acciones pedagógicas 
que permiten, al mismo tiempo, la reflexión sobre los conflictos de género, la toma de conciencia y el compromiso 
con los movimientos feministas latinoamericanos. A partir de los estudios realizados, se considera que la actuación 
política y pedagógica de Anzaldúa y Ochoa en el contexto latinoamericano señala la urgencia de repensar los 
procesos de enseñanza y aprendizaje en las escuelas, con miras a la construcción de una educación plural 
comprometida con la justicia social. 
Palabras clave: educación popular; interculturalidad; despatriarcalización.  

 

INTRODUÇÃO 

Este artigo apresenta estudos sobre a vida e as obras de Gloria Evangelina Anzaldúa 

(1942-2004) e Luz Maceira Ochoa (1974), com o objetivo de compreender suas experiências no 

âmbito dos movimentos feministas e da educação popular enquanto repertórios de 

despatriarcalização das ciências e da pedagogia na América Latina. O estudo decorre de uma 

pesquisa biográfica e bibliográfica, sob perspectiva teórico-epistemológica intercultural, cuja 

análise relaciona as epistemologias feministas das autoras às suas experiências políticas e 

pedagógicas de enfrentamento à opressão do patriarcado e à colonialidade dos corpos de 

mulheres no contexto latino-americano. 

Para tanto, importa destacar que, sob ponto de vista epistêmico, o colonialismo está 

relacionado ao domínio eurocêntrico em detrimento das culturas, saberes e modos de 

existências dos povos originários na América Latina, fazendo com que diversos epistemicídios 

tenham acontecido ao longo da história e que as violências se perpetuem em razão do racismo, 

da misoginia e do sexismo. O cientificismo moderno estabeleceu o homem branco colonizador 

como padrão hegemônico do que é a civilização, o progresso e a cultura, como categorias 

naturais e transcendentais baseado nas metanarrativas eurocêntricas. Desse modo, a produção 

do que se entende como humano universal é fruto da colonização e do colonialismo na história 

ocidental. 



 

Eliada Mayara Alves Krakhecke; Dulce Mari da Silva Voss; Maria Cecilia Lorea Leite. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26453, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                   2358-4319 

3 

De acordo com Quijano (2005), o domínio colonial e a consequente captura e 

violação das culturas originárias se tornou possível pela imposição da figura racializada do 

“Outro” e decalcada sobre aqueles que não são considerados civilizados, o que justificaria a 

exploração direta dos corpos dos povos ameríndios. A colonização foi intensificada nos tempos 

modernos da industrialização mundial, para a manutenção do padrão capitalista de exploração 

do trabalho. Desde então, o patriarcado se constitui pela imposição do poder, ser e saber 

eurocêntrico como padrão majoritário de pensamento e ação política.  

Mas tal imposição não acontece sem resistências, tanto pela produção 

epistemológica quanto pela ação política insurgente: “É a partir dessas compreensões que 

podemos avançar na construção de um feminismo decolonial latino-americano, com base 

popular, comprometida com os interesses de classe de uma grande parcela de mulheres que 

estão alijadas das estruturas de poder” (Silva, 2019, p. 188). 

Com base nesses pressupostos, o trabalho feito vai ao encontro dos estudos 

decoloniais em sua aliança com a longa tradição de lutas dos movimentos negros e indígenas, 

crianças, mulheres negras e indígenas, jovens das periferias urbanas das Américas, 

amefricanas, cuja conjugação de forças compõem a efervescência decolonial. O que tem se 

pautado na e pela produção de conhecimentos e experiências cotidianas de transgressão à 

colonialidade e ao patriarcado.  

Cabe aqui apresentar outro ponto-chave desse estudo que aborda as experiências 

feministas de autoras latino-americanas. Silva (2022, p. 02) especifica: “O feminismo que trato 

aqui é um feminismo de caráter descolonial”, enfatizando que busca incorporar as perspectivas 

de autoras/es e produções latino-americanas que reconhecem o “patriarcado aliado ao 

processo de colonialismo, ou, mais do que isso, colonialidade”. Mesmo reconhecendo que os 

povos periféricos não estão mais diretamente subjugados pelo poder colonial, a autora 

argumenta que na contemporaneidade este poder ainda subsiste, enraizado em paradigmas 

eurocêntricos e patriarcais de mundo.  

Em contrapartida, a interculturalidade, conforme Walsh (2019), representa um 

paradigma que não só questiona e transforma a colonialidade do poder, mas também evidencia 

a diferença colonial: 

Em suma, a interculturalidade é um paradigma ‘outro’, que questiona e 
modifica a colonialidade do poder, enquanto, ao mesmo tempo, torna visível 
a diferença colonial. Ao agregar uma dimensão epistemológica ‘outra’ a esse 



 

Ochoa e Anzaldúa: epistemologias feministas, educação popular e interculturalidade 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26453, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                   2358-4319 

4 
 

conceito - uma dimensão concebida na relação com e através de verdadeiras 
experiências de subordinação promulgadas pela colonialidade - a 
interculturalidade oferece um caminho para se pensar a partir da diferença e 
através da descolonização e da construção e constituição de uma sociedade 
radicalmente distinta (Walsh, 2019, p. 27). 

Além disso, essas interconexões fundamentam o “posicionamento crítico 

fronteiriço, cujo caráter epistêmico, político e ético orienta-se para a diferença e a 

transformação das matrizes do poder colonial” (Walsh, 2019, p. 28).  

Neste estudo, a interculturalidade emerge como perspectiva teórico-

epistemológica de abordagem dos movimentos, pensamentos e ações de autoras feministas 

latino-americanas. Os movimentos feministas latino-americanos e as experiências pedagógicas 

de autoras e ativistas latino-americanas colocam em questão o poder majoritário do patriarcado 

colonial. Nesse sentido, Gutiérrez (2020) aponta que a inclusão de uma perspectiva intercultural 

deve ir além da mera ação afirmativa ou de políticas específicas para grupos sociais, pois isso 

pode fragmentar a visão do nacional e distorcer a inclusão. Em vez disso, a interculturalidade 

deve ser encarada como um princípio que permeia a representação e a voz de todos os coletivos 

sociais.  

As comunidades originárias latino-americanas têm o direito de intervir no 

aprendizado das crianças nas escolas em seus territórios, de modo que possam garantir a 

transmissão e preservação de suas visões de mundo, suas práticas, valores e saberes próprios. 

Ações políticas e pedagógicas que favorecem a integração e valorização das culturas originárias 

e do pensamento feminista na América Latina. A educação na perspectiva da interculturalidade 

requer mudanças no campo curricular, pois este tende a reforçar a tradição científica moderna 

e o modelo civilizatório eurocêntrico, baseado na imagem de um humano universal e 

transcendental, em detrimento da diversidade cultural. 

Com base nesse entendimento, desenvolvemos este estudo, cujas seções 

seguintes trazem à tona o ativismo político e as epistemologias feministas construídas por 

Anzaldúa e Ochoa a partir das suas experiências em projetos de educação popular. 
 

1. VIVER ENTRE FRONTEIRAS: A EPISTEMOLOGIA FEMINISTA DE ANZALDÚA 

Gloria Anzaldúa, mulher negra, campesina, trabalhadora e lésbica, traduz sua 

vivência e atuação política na literatura que escreve e expressa seu engajamento aos 



 

Eliada Mayara Alves Krakhecke; Dulce Mari da Silva Voss; Maria Cecilia Lorea Leite. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26453, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                   2358-4319 

5 

movimentos feministas latino-americanos. Anzaldúa nasceu no Vale do Rio Grande no Texas, 

na fronteira com o México – Estados Unidos. Oriunda de uma família pobre e campesina, 

enfrentou desde os primeiros meses de vida dores intensas causadas por um desequilíbrio 

hormonal, somente aliviadas com a cirurgia de histerectomia aos 38 anos, uma experiência 

traumática. Teve a infância marcada pelo trabalho nos campos, mas buscava por momentos 

de liberdade e expressão criativa com a escrita de contos noturnos (Ferreira, 2023). 

Relatos profundos e emocionantes são apresentados em seu ensaio intitulado “La 

Prieta”, publicado em “Essa ponte que chamo de minhas costas: escritos por mulheres radicais 

de cor” (Moraga, Anzaldúa, 1984, tradução nossa)2, coeditado por Cherríe Moraga. 

Como me afastar da jornada infernal que a doença me impôs, das noites 
alquímicas da alma. Desmembrada, esfaqueada, assaltada, espancada. 
Minha língua (espanhola) arrancada da boca, deixada sem voz. Meu nome 
roubado de mim. Minhas entranhas violadas com o bisturi do cirurgião, útero 
e ovários jogados no lixo. Castrada. Separada de minha própria espécie, 
isolada. Meu sangue vital sugado por meu papel como nutridora feminina - a 
última forma de canibalismo (Anzaldúa, 1984, p. 231-232, tradução nossa)3. 

Anzaldúa escreve sobre a dificuldade de conciliar o trabalho no campo com os 

estudos universitários. Diz ter escapado do destino tradicionalmente imposto às mulheres 

chicanas mais pobres que, na sua época, era viver nos campos trabalhando para sobreviver, 

casar e ter filhos. Sua busca por outras possibilidades a levou à Universidade Pan American, 

onde se formou em Artes e Literatura Inglesa. Posteriormente, tornou-se professora e mestre 

em educação artística e literatura pela Universidade de Austin. A inserção nos movimentos 

campesinos e feministas aconteceu na década de 1970 (Ferreira, 2023). 

Após enfrentar obstáculos na academia, devido à resistência aos estudos 

feministas, Anzaldúa se mudou para São Francisco, onde formou grupos de escritoras 

feministas. Percebeu a predominância de mulheres brancas nesses espaços como elemento 

dificultador da percepção das assimetrias das relações de gênero marcadas por desigualdades 

étnico-raciais. Essas experiências a inspiram a unir vozes marginais e a incluir todas as formas 

                                                      
2 Texto original: “This bridge called my back: writings by radical women of color” (Moraga, Anzaldúa, 1984). 
3 Texto original: “How to turn away from the hellish journey that the disease has put me through, the alchemical nights of the soul. 
Torn limb from limb, knifed, mugged, beaten. My tongue (Spanish) ripped from my mouth, left voiceless. My name stolen from me. 
My bowels fucked with a surgeon’s knife, uterus and ovaries pitched into the trash. Castrated. Set apart from my own kind, 
isolated. My life-blood sucked out of me by my role as woman nurturer – the last form of cannibalism” (Anzaldúa, 1984, p. 231-
232). 



 

Ochoa e Anzaldúa: epistemologias feministas, educação popular e interculturalidade 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26453, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                   2358-4319 

6 
 

de opressão em suas discussões. Em 1981, passou a lecionar no Programa de Estudos sobre 

Mulheres da Universidade de São Francisco (Ferreira, 2023). 

Em 1981, Anzaldúa e Moraga escreveram sobre a atuação política e pedagógica de 

mulheres marginalizadas na sociedade e movimentos feministas latino-americanos na obra 

intitulada “This bridge called my back, writings by radical women of color” (Moraga, Anzaldúa, 

1984). Nesta obra constituiu-se um espaço inclusivo para as vozes das mulheres de cor, 

rompendo o silêncio imposto não apenas pela sociedade, mas também dentro do próprio 

movimento feminista branco.  

O poder majoritário das elites brancas, na vida social como um todo, e na 

distribuição do conhecimento dotado de cientificidade, se perpetua mediante o pacto da 

branquitude (Bento, 2022). Diz a autora que o pacto da branquitude é uma espécie de 

narcisismo, no qual “as formas de exclusão e manutenção dos privilégios nos mais diferentes 

tipos de instituições” levam a negação do outro, do diferente visto como ameaça: “Esse 

sentimento de ameaça e medo está na essência do preconceito, da representação que é feita 

do outro e da forma de como reagimos a ele” (Bento, 2022, p. 18). 

Vozes de mulheres fronteiriças desafiam silenciamentos por meio da escrita forte, 

implacável, visceral. Para Anzaldúa, a escrita cria a liberdade que o mundo real lhes nega:  

21 de maio de 1980 
Queridas mulheres de cor, companheiras no escrever. 
Sento-me aqui, nua, ao sol, máquina de escrever sobre as pernas, procurando 
imaginá-las. Mulher negra, junto a uma escrivaninha no quinto andar de 
algum edifício de Nova Iork. Sentada em uma varanda, no sul do Texas, uma 
chicana abana os mosquitos e o ar quente, tentando reacender as chamas 
latentes da escrita. Mulher índia, caminhando para a escola ou trabalho, 
lamentando a falta de tempo para tecer a escrita em sua vida. Asiático-
americana, lésbica, mãe solteira, arrastada em todas as direções por 
crianças, amantes ou ex-marido, e a escrita. (...) 
Como é difícil para nós pensar que podemos escolher tornar-nos escritoras, 
muito mais: sentir e acreditar que podemos! O que temos para contribuir, 
para dar? Nossas próprias expectativas nos condicionam. Não nos diz a 
nossa classe, a nossa cultura e também o homem branco, que escrever não 
é para mulheres como nós? (...) 
Por que sou levada a escrever? Porque a escrita me salva da complacência 
que me amedronta. Porque não tenho escolha. Porque devo manter vivo o 
espírito da minha revolta e a mim mesma também. Porque o mundo que crio 
na escrita compensa o que o mundo real não me dá. No escrever coloco 
ordem no mundo, coloco nele uma alça para poder segurá-lo. Escrevo porque 
a vida não aplaca meus apetites e minha fome. Escrevo para registrar o que 



 

Eliada Mayara Alves Krakhecke; Dulce Mari da Silva Voss; Maria Cecilia Lorea Leite. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26453, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                   2358-4319 

7 

os outros apagam quando falo, para reescrever as histórias mal escritas sobre 
mim, sobre você. Para me tornar mais íntima comigo mesma e consigo. Para 
me descobrir, preservar-me, construir-me, alcançar autonomia. Para 
desfazer os mitos de que sou uma profetisa louca ou uma pobre alma 
sofredora. Para me convencer de que tenho valor e que o que tenho para dizer 
não é um monte de merda. Para mostrar que eu posso e que eu escreverei, 
sem me importar com as advertências contrárias. Escreverei sobre o não dito, 
sem me importar com o suspiro de ultraje do censor e da audiência. 
Finalmente, escrevo porque tenho medo de escrever, mas tenho um medo 
maior de não escrever (Anzaldúa, 2000, p. 229-232).  

Como diz Loponte (2021), na escrita chicana de Anzaldúa, é possível sentir a 

pulsante vitalidade da língua, o palpitar do coração e o fervilhar do sangue. Anzaldúa convoca 

outras mulheres posicionadas à margem do padrão civilizatório e societário a quebrar a 

tradição do silêncio a elas imposto historicamente. E reinventar a identidade mulher mestiça, 

mesclada a sua identificação como feminista latino-americana queer: “(...) sou um ato de 

juntar e unir que não apenas produz uma criatura tanto da luz como da escuridão, mas também 

uma criatura que questiona as definições de luz e de escuro e dá-lhes novos significados” 

(Anzaldúa, 2005, p. 708). 

Ao ressignificar as noções de gênero, etnia e sexualidade, que foram difundidas 

pelo poder e o saber opressivo majoritário, Anzaldúa junto com outras chicanas promove a 

“’voz triplamente diferente’: mulher, mestiça e lésbica”. Sua narrativa abarca uma concepção 

de fronteira que transcende os limites físicos, destacando também as fronteiras sociais 

invisíveis que exercem controle sobre os sujeitos (Santos, 2014, p. 03).  

A obra de Anzaldúa desarticula o conceito de mulher e a identidade indígena ou 

hispânica que não se encaixa nos padrões societários e epistêmicos da identidade mestiça 

inventada no contexto específico da cultura chicana na fronteira colonizadora e colonial. Seu 

objetivo é não apenas incluir a experiência chicana, mas abranger outras mulheres que se 

identifiquem com a noção de hibridez local (Ferreira, 2023).  

Anzaldúa (2005) transcende dualidades e padrões estabelecidos. Sua obra 

conclama uma consciência mestiza4 que transcende fronteiras culturais, étnico-raciais, de 

gênero e sociais, desafiando normas e crenças pré-concebidas. Para isso, instiga as mestizas 

                                                      
4 O termo mestiza é mantido no original em espanhol quando se refere ao conceito elaborado por Gloria Anzaldúa, pois integra 
sua formulação teórico-epistemológica sobre a conciencia mestiza. Quando empregado em português (mestiça), o termo é 
utilizado em sentido descritivo, para se referir à condição identitária de mulheres latino-americanas, sem pretensão de substituir 
o conceito desenvolvido pela autora. 



 

Ochoa e Anzaldúa: epistemologias feministas, educação popular e interculturalidade 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26453, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                   2358-4319 

8 
 

a se apoiarem mutuamente e a se envolverem ativamente nas lutas feministas. Nas palavras 

de Anzaldúa (2005, p. 711): A luta da mestiza é, acima de tudo, uma luta feminista”. 

A análise da história de vida e das obras de Anzaldúa nos remete às vozes de outras 

mulheres latino-americanas que movem fronteiras culturais. Assim como Ochoa, escritora e 

ativista cuja escrita interliga os feminismos à educação popular. 

2. EDUCAÇÃO POPULAR NAS EXPERIÊNCIAS FEMINISTAS E OBRAS DE OCHOA 

Luz Maceira Ochoa, nasceu em 1974, no México, assim como Anzaldúa. 

Especializada em estudos de gênero na educação e educação cidadã, Ochoa concluiu o 

mestrado em Estudos de Gênero pelo El Colegio de México e o doutorado em Pesquisas 

Educacionais pelo Cinvestav. Atualmente, é professora e pesquisadora na UPN-Ajusco, com 

ênfase em diversidade e interculturalidade (Maceira, 2009, tradução nossa5).  

Ochoa escreveu o livro: “El Sueño y la Práctica de Sí. Pedagogía Feminista: una 

Propuesta” (2008), onde articula o pensamento e atuação política de mulheres da América e a 

educação popular, propondo uma ação pedagógica que provoque a reflexão crítica dos 

conflitos de gênero e a tomada de consciência através do ativismo feminista. Assim, afirma que 

as organizações civis são espaços de criação e impulso do feminismo, sendo fundamentais 

para o desenvolvimento de uma pedagogia feminista. Nas palavras de Ochoa:  

O vínculo entre o feminismo e a educação popular tem uma força distinta em 
cada caso e é trabalhado em maior ou menor medida, em termos de uma 
crítica e reelaboração da educação popular a partir da ótica feminista e das 
necessidades do trabalho com mulheres. Na maioria dos casos, o feminismo 
e a educação popular são identificados como perspectivas convergentes, 
tanto pela perspectiva de construção social da realidade que subjaz a ambas, 
pelo objetivo emancipador, quanto pelo que implicava, para o fortalecimento 
das mulheres, em termos práticos, a participação em um projeto de 
educação popular (Ochoa, 2008, p. 138)6. 

                                                      
5 Texto original: “[...] doctora en Investigaciones Educativas por el Cinvestav, maestra en Estudios de Género por El Colegio de 
México. Es especialista en estudios de género en la educación y educación-ciudadana, temas sobre los cuales ha escrito vários 
libros y un par de manuales. Es profesora-investigadora de la upn-Ajusco en el área de diversidad e interculturalidad” (Maceira, 
2009). 
6 Texto original: “El vínculo entre el feminismo y la educación popular tiene una fuerza distinta en cada caso y está trabajado en 
mayor o menor medida, em términos de una crítica y reelaboración de la educación popular desde la óptica feminista y las 
necesidades del trabajo con mujeres. En la mayoría de los casos el feminismo y la educación popular se identifican como 
perspectivas convergentes, tanto por la perspectiva de construcción social de la realidad que subyace a ambas, por el objetivo 
emancipador, como por lo que implicaba para el fortalecimento de las mujeres en términos prácticos el participar en un proyecto 
de educación popular” (Ochoa, 2008, p. 138). 



 

Eliada Mayara Alves Krakhecke; Dulce Mari da Silva Voss; Maria Cecilia Lorea Leite. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26453, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                   2358-4319 

9 

A Pedagogia Feminista de Ochoa (2008) é fundamentada na análise de projetos e 

experiências de três organizações civis em que se envolveu e promoveu atividades educativas 

feministas no México: “la Coordinadora Rural Feminista Indígena (Comaletzin), el Grupo de 

Educación Popular con Mujeres (GEM) y el Instituto de Liderazgo Simone de Beauvoir (ILSB)” 

(2008, p. 34).  

Ochoa (2008) destaca a relação entre o feminismo e a educação popular, 

ressaltando que essa conexão varia em intensidade e profundidade em diferentes contextos. 

Ela observa que, na maioria dos casos, o feminismo e a educação popular são percebidos como 

perspectivas convergentes, compartilhando uma visão de construção social da realidade e um 

objetivo emancipador: “Como lo señalé, hay una relectura de la educación popular, los 

princípios de ésta se entrecruzan con una óptica feminista y se ponen en juego sus 

convergências como pedagogías críticas y liberadoras para hacer un trabajo con las mujeres” 

(Ochoa, 2008, p. 139). 

Também Rosa (2019, p. 102) argumenta que as feministas têm subvertido a 

Educação Popular: “provocando olhar para novos temas, estabelecendo outros 

questionamentos e caminhos metodológicos das práticas educativas escolares e 

comunitárias". Esse movimento visa (re)criar uma educação que valorize as histórias e saberes 

das mulheres, integrando-os ao processo educativo, com especial atenção às experiências 

feministas e à realidade do trabalho e das lutas cotidianas das mulheres: 

Ouvir o que as mulheres disseram e tem a dizer quanto a educação é uma 
opção epistemológica, includente e humanizadora. Questionar quais suas 
contribuições, que temas problematizam, como pensam a educação, são 
exemplos de temas que a educação popular deve se preocupar. Nesse (re) 
pensar as mulheres como/nas fontes pedagógicas estamos encontrando 
temas que não estão sendo trabalhados na formação de professores/as, 
tampouco estão anunciados em nossas pesquisas no campo da educação 
popular. O próprio conceito de Pedagogia Feminista precisa ser melhor 
trabalhado e estudado. Optamos por apresentar a Luz Maceira Ochoa e a sua 
compreensão sobre Pedagogia Feminista. Trata-se de uma pedagogia que se 
propõe romper com o patriarcado (Rosa, 2018, p. 05). 

Rosa (2018) reforça que os estudos feministas de Ochoa fortalecem o campo da 

Educação Popular. A autora conclui que as pedagogias feministas, em interação com as lutas 

feministas latino-americanas, têm promovido uma ampliação do debate no campo da 

Educação Popular, à medida que resgatam os saberes e as práticas das mulheres. Segundo 

ela, a construção de uma Pedagogia Popular Feminista é um processo contínuo e colaborativo, 



 

Ochoa e Anzaldúa: epistemologias feministas, educação popular e interculturalidade 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26453, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                   2358-4319 

10 
 

onde o conhecimento é produzido coletivamente, enriquecendo a prática educativa com base 

nas vivências e saberes das mulheres.  

Como diz Silva (2022), a Pedagogia Feminista de Ochoa apresenta dois alicerces: 

um alicerce filosófico-político, que se caracteriza pela “identidade e sentido de uma pedagogia 

feminista”, o qual implica “(...) na busca de construção de um projeto de sociedade diferente, 

sem opressão nem subordinação feminina, sem nenhum tipo de discriminação e com maior 

liberdade para todas as pessoas”; interligado ao alicerce teórico-conceitual que se refere a 

visão dos sujeitos e das sujeitas como seres em construção, o que implica reconhecer sua 

dimensão sexual e de posição social específica perante o mundo e os processos educativos.  

Por isso, Silva (2020) enfatiza a construção de uma teoria feminista educacional 

que incorpore as demandas de gênero, classe e raça-etnia aos pensamentos produzidos pelas 

feministas, constituindo uma pedagogia feminista fundada nas bases da Educação Popular.  

Nesse sentido, de acordo com a autora, o processo educativo deve partir das 

experiências de vida, das diferenças, emoções e dores, para que cada pessoa possa recuperar-

se, decidir e fazer de si mesma o que desejar. Trata-se de uma perspectiva ética contemplada 

no horizonte de justiça, de igualdade, de liberdade, de solidariedade que não somente é um 

ideal a alcançar, mas que supõe que os processos educativos procurem gerar e aprender 

valores éticos (Silva, 2022, p. 06). 

Portanto, a interculturalidade está presente no pensamento de Paulo Freire acerca 

dos fundamentos e do seu projeto ético-político de educação popular. Segundo Castro e 

Oliveira (2022), a educação como prática de liberdade de Paulo Freire se caracteriza como 

espaço de encontro entre sujeitos culturais diversos, orientado por uma ética do 

reconhecimento mútuo e pela superação das opressões estruturais que historicamente 

invisibilizam os saberes dos povos subalternizados. Para Castro e Oliveira (2022), categorias 

como “diálogo”, “invasão cultural”, “autonomia” e “unidade na diversidade” são elementos 

fundantes do pensamento freireano e evidenciam que a interculturalidade não é apenas uma 

proposta metodológica, mas uma exigência ontológica e epistêmica para o exercício de uma 

pedagogia crítica em contextos pluriculturais e desiguais como o brasileiro. 

Nesse sentido, afirma Freire (1997, p. 67): “A dialogicidade verdadeira, em que os 

sujeitos dialógicos aprendem e crescem na diferença, sobretudo no respeito a ela, é a forma de 



 

Eliada Mayara Alves Krakhecke; Dulce Mari da Silva Voss; Maria Cecilia Lorea Leite. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26453, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                   2358-4319 

11 

estar sendo coerentemente exigida por seres que, inacabados, assumindo-se como tais, se 

tornam radicalmente éticos”. Assim, a pedagogia freireana constitui uma síntese cultural 

baseada na colaboração e na escuta ativa entre os diferentes, abrindo espaço para a 

emergência de saberes outros e de práticas pedagógicas embasadas nas realidades e 

experiências de grupos historicamente oprimidos. 

As obras e as experiências desenvolvidas na educação popular por Anzaldúa e 

Ochoa sinalizam a construção de uma Pedagogia Feminista Latino-Americana, cujo viés 

político e pedagógico demarca o enfrentamento ao patriarcado e colonialismo, constituindo 

repertórios interculturais de despatriarcalização do campo científico e da educação na 

América Latina. Entendemos que ambas nos instigam a repensar a educação como um espaço 

de inclusão real das culturas originárias, comunitárias e fronteiriças. A interculturalidade é, 

portanto, um elemento crucial para uma educação plural, na qual o discurso pedagógico 

ofereça caminhos concretos para a potencialização e emancipação das mulheres latino-

americanas. 

Como assinalado pelas pesquisadoras feministas latino-americanas Graziela 

Rinaldi da Rosa e Márcia Alves da Silva (2017), dessa perspectiva de articulação entre as 

epistemologias feministas e a educação popular resulta a construção de uma Pedagogia 

Feminista Popular na América Latina, a qual estabelece um compromisso político-

epistemológico e projeta a descolonização e despatriarcalização das vidas, dos corpos e das 

relações sociais injustas e desiguais. Ao analisar as biografias e obras de Anzaldúa e Ochoa 

compreende-se a potencialidade da relação entre o pensamento feminista latino-americano e 

a educação popular como ferramenta política, epistemológica e ontológica intercultural de 

combate à hegemonia do patriarcado e do colonialismo. 

ANZALDÚA E OCHOA: REPERTÓRIOS INTERCULTURAIS DE DESPATRIARCALIZAÇÃO 

Vimos que as epistemologias feministas de Ochoa e Anzaldúa foram construídas 

por meio do ativismo político e das práticas pedagógicas com outras mulheres fronteiriças e 

que, unidas, lançaram-se ao enfrentamento do patriarcado e do colonialismo hegemônico na 

América Latina. A intersecção entre os movimentos feministas e a educação popular é 

fundamental para compreender que essas experiências em diferentes tempos e contextos 



 

Ochoa e Anzaldúa: epistemologias feministas, educação popular e interculturalidade 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26453, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                   2358-4319 

12 
 

culturais e sociais, possibilitaram potencializar a vida cotidiana das mulheres latino-

americanas.  

Assim, os repertórios interculturais construídos por Anzaldúa e Ochoa, tal como 

analisado ao longo do texto, evidenciam a potência das epistemologias feministas latino-

americanas para questionar e desestabilizar as categorias eurocêntricas que sustentam o 

colonialismo e o patriarcado. Suas experiências políticas e pedagógicas, inscritas na educação 

popular e nos movimentos feministas, mostram que a despatriarcalização exige a valorização 

de saberes fronteiriços, comunitários e pluriculturais. Nesse sentido, as autoras contribuem 

para a formulação de uma Pedagogia Feminista Popular que articula pensamento crítico, 

compromisso ético-político e práticas educativas voltadas à emancipação das mulheres 

latino-americanas, reafirmando a necessidade de currículos e políticas educacionais que 

reconheçam e integrem a diversidade de vozes historicamente silenciadas (Rosa; Silva, 2017). 

É urgente repensar a produção curricular de modo a reconhecer a pluralidade dos 

saberes, das vozes e dos corpos que historicamente foram silenciados. Repertórios 

interculturais constituídos a partir da intersecção entre o pensamento feminista latino-

americanos e a educação popular servem de referência para a reconfiguração dos 

conhecimentos transmitidos nos espaços pedagógicos das escolas e universidades, de modo 

que se possibilite a construção de novas perspectivas, currículos e políticas curriculares.  

As experiências, expressões do pensamento e saberes de mulheres chicanas e 

mestiças, como Anzaldúa e Ochoa, permitem perceber que questões como racismo, misoginia 

e sexismo devem ser abordadas nos currículos das escolas, no tempo presente, já que a 

educação não deve apenas valorizar a pluralidade étnica, cultural e linguística presente na 

América Latina, mas propiciar a compreensão sobre a produção de identidades e alteridades e 

como são geradas exclusões e violências na vida cotidiana.  

A pedagogia Feminista Popular abre espaço para pensar outras práticas em que os 

processos de ensinar e aprender coloquem em questão a exclusão histórica de corpos e 

saberes dissidentes e afirmem práticas políticas, éticas e estéticas baseadas no cuidado, na 

horizontalidade, na escuta e na reciprocidade. Pensamos que são insurgências políticas, 

pedagógicas e epistêmicas que sinalizam outras formas de educar, mais afetivas e mais 

comprometidas com a justiça social.  



 

Eliada Mayara Alves Krakhecke; Dulce Mari da Silva Voss; Maria Cecilia Lorea Leite. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26453, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                   2358-4319 

13 

REFERÊNCIAS 

ANZALDÚA, Gloria. Falando em línguas: uma carta para as mulheres escritoras do terceiro 
mundo. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 8, n. 1, p. 229-236, 2000. Disponível em 
http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-
026X2000000100017&lng=pt&nrm=iso. Acesso em: 2 out. 2024. 

ANZALDÚA, Gloria. La conciencia de la mestiza: rumo a uma nova consciência. Revista 
Estudos Feministas, [S.l.], v. 13, n. 3, p. 704-719, set-dez, 2005. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ref/a/fL7SmwjzjDJQ5WQZbvYzczb/. Acesso em: 2 out. 2024. 

BENTO, Cida. O Pacto da Branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

CASTRO, Dannyel Teles de; OLIVEIRA, Ivanilde Apoluceno de. Descolonização do Saber: Paulo 
Freire e o pensamento indígena brasileiro. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 47, 
e116268, p. 1-18, 2022. Disponível em: https://doi.org/10.1590/2175-6236116268vs01. 
Acesso em: 27 abr. 2025. 

FERREIRA, Ada Cristina. Gloria Anzaldúa (1942-2004). Blogs de Ciência da Universidade 
Estadual de Campinas: Mulheres na Filosofia, [S.l.], v. 7, n. 4, 2023, p. 1-13. Disponível em: 
https://www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/filosofas/gloria-anzaldua/. Acesso em: 2 
out. 2024.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: 
Paz e Terra, 1997. 

GUTIÉRREZ, Ana Laura Gallardo. Interculturalidade como discurso emergente nas reformas 
curriculares da educação básica mexicana. Revista Espaço do Currículo, [S. l.], v. 13, n. 1, p. 
4-16, 2020. DOI: 10.22478/ufpb.1983-1579.2020v13n1.51546. Disponível em: 
https://periodicos.ufpb.br/index.php/rec/article/view/51546. Acesso em: 2 out. 2024. 

LOPONTE, Luciana Gruppelli. Arte, feminismos e escritas de si: um exercício estético e 
político. In: PAZETTO, Debora (org.). Coleção articulações poéticas e escritas de si: volume 
III práticas feministas de si. Santa Maria, RS: Editora PPGART, 2021, p. 33-43. 

MACEIRA, Luz María. El museo: espacio educativo potente en el mundo contemporâneo. 
Scielo. 2009. Disponível em: https://www.scielo.org.mx/pdf/sine/n32/n32a7.pdf. Acesso em: 
2 out. 2024. 

MORAGA, Cherríe; ANZALDÚA, Gloria. This bridge called my back: writings by radical women 
of color. New York, EUA: Kitchen Table, 1984. 

OCHOA, Luz Maceira. El Sueño y la Práctica de Sí. Pedagogía Feminista: una Propuesta. 
México, D.F.: El Colegio de México, Centro de Estudios Sociológicos, Programa 
Interdisciplinario de Estudios de la Mujer, 2008. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do Poder - Eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgardo. A Colonialidade do Saber: eurocentrismo e Ciências Sociais. Perspectivas 
Latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

ROSA, Graziel Rinaldi da. As Fontes Pedagógicas Latino-Americanas Numa Perspectiva 
Feminista. In: XII ANPEd-SUL. Eixo Temático 03 - Educação Popular e Movimentos Sociais, 
2018, p. 1-7. Anais [...]. Disponível em: 



 

Ochoa e Anzaldúa: epistemologias feministas, educação popular e interculturalidade 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26453, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26453                   2358-4319 

14 
 

https://anais.anped.org.br/regionais/sites/default/files/trabalhos/2/2186-
TEXTO_PROPOSTA_COMPLETO.pdf. Acesso em: 2 out. 2024. 

ROSA, Graziela Rinaldi da. Pedagogias populares feministas latino-americanas: legados 
feministas para a educação popular. In: SILVA, Márcia Alves da; ROSA, Graziela Rinaldi da 
(orgs.). Pedagogias populares e epistemologias feministas latino-americanas. Curitiba: 
Brazil Publishing, 2019, p. 94-117. 

ROSA, Graziela Rinaldi da; SILVA, Márcia Alves da. Práticas educativas feministas no Brasil: 
perspectivas epistemológicas antipatriarcais e a pedagogia feminista. In: AMARO, Sarita; 
DURAND, Véronique (orgs.). Veias feministas: memória, desafios e perspectivas para a 
mulher no século 21. Porto Alegre: Bonecker, 2017, p. 121-146. 

SANTOS, Ana Cristina. Fronteiras da Identidade: O Texto Híbrido de Gloria Anzaldúa. Revistas 
UNILA, p. 1-22. 2014. Disponível em: https://revistas.unila.edu.br/sures/article/view/6. 
Acesso em: 2 out. 2024. 

SILVA, Márcia Alves da. Construindo uma epistemologia feminista descolonial em Abya Yala: 
narrativas de mulheres camponesas do MST. In: SILVA, Márcia Alves da; ROSA, Graziela 
Rinaldi da (orgs.). Pedagogias populares e epistemologias feministas latino-americanas. 
Curitiba: Brazil Publishing, 2019, p. 180-198. 

SILVA, Márcia Alves da. Pensamento decolonial feminista do Sul: uma experiência de 
educação popular a partir de narrativas de mulheres camponesas. ECCOS Revista Científica 
(on-line), n. 54, p. 1-17, jul./set. 2020. Disponível em: 
https://periodicos.uninove.br/eccos/article/view/17322. Acesso em: 25 fev. 2025. 

SILVA, Márcia Alves da. Educação popular feminista numa perspectiva descolonial latino-
americana. Acta Scientiarum. Education, v. 44, n. 1, e52637, p. 2-10. 2022. Disponível em: 
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciEduc/article/view/52637. Acesso em: 2 out. 
2024.  

WALSH, Catherine. Interculturalidade e decolonialidade do poder um pensamento e 
posicionamento “outro” a partir da diferença colonial. Revista Eletrônica da Faculdade de 
Direito da Universidade Federal de Pelotas, v. 5, n. 1, p. 6-39, jan.-jul. 2019. Disponível em: 
https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/revistadireito/article/view/15002. Acesso em: 2 
out. 2024. 

 

 

Recebido em: Maio/2025. 
Aprovado em: Novembro/2025.  
 


