
 
 

       https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                 2358-4319 

 

 
Sankofa Pedagógica: um olhar para o passado na construção de uma Educação Antirracista  

 
Heverton Luis Barros Reis*, Olivia Morais De Madeiros Neta** 

 
Resumo 

Este artigo investiga as dimensões filosóficas, históricas e pedagógicas do conceito Sankofa, originário das culturas 
Akan da África Ocidental, e sua aplicação na construção de uma educação antirracista no Brasil. A partir da 
perspectiva decolonial e da Lei 10.639/2003, discute-se como a Pedagogia Sankofa pode resgatar e valorizar 
saberes ancestrais africanos, contribuindo para uma prática educacional que enfrenta as estruturas racistas. 
Analisam-se propostas curriculares, como o uso de símbolos Adinkra e materiais paradidáticos, que articulam 
memória, ancestralidade e diversidade cultural. Para tal, toma-se como metodologia a análise documental, 
pesquisa bibliográfica, com abordagem qualitativa e perspectiva decolonial e cunho histórico-crítico.  Como 
resultado, o estudo destaca iniciativas educacionais voltadas para a implementação de práticas pedagógicas que 
integram valores éticos, históricos e culturais afro-brasileiros, promovendo a equidade e o respeito às diferenças. 
Palavras-chave: educação antirracista; decolonialidade; Sankofa. 
 
Pedagogical Sankofa: a look at the past in the construction of an anti-racist education 

 
Abstract 

This article investigates the philosophical, historical and pedagogical dimensions of the Sankofa concept, 
originating from the Akan cultures of West Africa, and its application in the construction of an anti-racist education 
in Brazil. From a decolonial perspective and Law 10.639/2003, it discusses how Sankofa pedagogy can rescue and 
value African ancestral knowledge, contributing to an educational practice that confronts racist structures. 
Curricular proposals are analysed, such as the use of Adinkra symbols and educational materials, which articulate 
memory, ancestry and cultural diversity. The methodology used was document analysis and bibliographical 
research, with a qualitative approach and a decolonial, historical-critical perspective.  As a result, the study 
highlights educational initiatives aimed at implementing pedagogical practices that integrate Afro-Brazilian ethical, 
historical and cultural values, promoting equity and respect for differences. 
Keywords: anti-racist education; decoloniality; Sankofa. 
 

Sankofa pedagógico: una mirada al pasado en la construcción de la educación 
antirracista 

 
Resumen 

Este artículo investiga las dimensiones filosófica, histórica y pedagógica del concepto Sankofa, originario de las 
culturas Akan de África Occidental, y su aplicación en la construcción de una educación antirracista en Brasil. A 
partir de una perspectiva decolonial y de la Ley 10.639/2003, se discute cómo la pedagogía Sankofa puede rescatar 
y valorizar los saberes ancestrales africanos, contribuyendo a una práctica educativa que enfrente las estructuras 
racistas. Se analizan propuestas curriculares, como el uso de símbolos adinkra y materiales educativos, que 

                                                      
* Doutor em Educação, na Linha de Pesquisa de Educação, Estudos Sociohistóricos e Filosóficos (UFRN). Mestre em Estudos 
Étnicos e Africanos/História (UFBA). ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2798-4367. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/7127942435438865. E-mail: hevertonbarrosreis@gmail.com. 
**  Doutora em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN). Professora do Centro de Educação da UFRN 
exercendo o cargo de Pro-reitora Adjunta de Pesquisa. Professora-orientadora no Programa de Pós-Graduação em Educação 
(UFRN) e no Programa de Pós-Graduação em Educação Profissional do Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do 
Rio Grande do Norte (IFRN). Bolsista Produtividade em Pesquisa - PQ 2/CNPq. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4217-2914. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/7542482401254815. E-mail: olivia.neta@ufrn.br. 



 

Sankofa Pedagógica: um olhar para o passado na construção de uma Educação Antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                   2358-4319 

2 
 

articulan memoria, ancestralidad y diversidad cultural. La metodología utilizada fue el análisis documental y la 
investigación bibliográfica, con un enfoque cualitativo y una perspectiva decolonial e histórico-crítica.  Como 
resultado, el estudio destaca iniciativas educativas dirigidas a la implementación de prácticas pedagógicas que 
integren valores éticos, históricos y culturales afrobrasileños, promoviendo la equidad y el respeto a las diferencias. 
Palabras clave: educación antirracista; decolonialidad; Sankofa. 
 

INTRODUÇÃO  

Este artigo investiga as dimensões filosóficas, históricas e pedagógicas do conceito 

Sankofa, originário das culturas Akan da África Ocidental, e sua aplicação na construção de uma 

educação antirracista no Brasil.  

Partimos da premissa que a pedagogia Sankofa oferece uma proposta reflexiva e 

transformadora para a educação antirracista no Brasil, ao articular saberes ancestrais africanos, 

cosmopercepções e valores éticos que permeiam as culturas Akan. Neste contexto, o artigo 

explora como a filosofia Sankofa, ressignificada no Brasil contemporâneo, pode ser incorporada 

ao currículo escolar de forma interdisciplinar, atendendo às diretrizes da Lei 10.639/2003. Essa 

abordagem visa desafiar as narrativas hegemônicas, destacar a riqueza cultural e histórica 

africana e fortalecer a construção de identidades afro-brasileiras. Além disso, busca-se 

compreender como práticas pedagógicas fundamentadas na Sankofa podem combater o 

racismo estrutural e criar espaços educacionais mais acolhedores e transformadores. 

A reflexão proposta pela Pedagogia Sankofa dialoga diretamente com o pensamento 

africano sobre tempo, identidade e ancestralidade. Como aponta Cheikh Anta Diop (1974), 

compreender o presente das populações negras requer o reconhecimento da África como berço 

civilizacional e intelectual da humanidade. O autor demonstra que a filosofia africana sempre 

esteve vinculada à vida, à coletividade e à ancestralidade, dimensões que a Sankofa reitera ao 

propor o retorno ao passado para ressignificar o presente. Nessa mesma direção, o filósofo 

Plácide Tempels (1945) ao tratar da “filosofia bantu” evidencia que, nas tradições africanas, o 

ser humano é compreendido em sua força vital e relacional, numa ontologia em que o 

conhecimento é sempre comunitário e ético. 

Para isso, tomamos como metodologia nesta pesquisa a análise documental e 

bibliográfica, com abordagem qualitativa e orientação na perspectiva decolonial e cunho 

histórico-crítico. Esses diálogos permitem investigar como a Pedagogia Sankofa pode ser 

aplicada como ferramenta para enfrentar estruturas racistas, promovendo uma prática 

educacional que articula memória, ancestralidade e diversidade cultural. Para mais, a 



 

Heverton Luis Barros Reis; Olivia Morais De Madeiros Neta  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                  2358-4319 

3 

perspectiva decolonial e histórico-crítica oferecem uma lente reflexiva para compreender as 

dinâmicas históricas e culturais que sustentam as desigualdades, possibilitando a construção 

de uma educação antirracista, conforme os princípios da Lei 10.639/2003. 

Para entendermos as múltiplas dimensões e sentidos da sankofa, será, então, 

preponderante renunciarmos à linearidade e homogeneidade, visto que a sankofa deve ser lida 

a partir das culturas negras que concebe o mundo na ótica cosmoperceptiva, isto é, do que se 

vê, do que se sente e do que se entende a partir do que se vê e se sente. Tal lógica pode ser 

compreendida de forma mais aprofundada quando a socióloga feminista nigeriana Oyèrónkẹ 

Oyěwùmí, diz que “O termo “cosmopercepção” é uma maneira mais inclusiva de descrever a 

concepção de mundo por diferentes grupos culturais. ” (Oyěwùmí apud Coetzee, 2002, p. 393). 

Para mais, a noção de Cosmopercepção é empregada por Oyèrónkẹ Oyěwùmí para 

caracterizar a maneira como os povos iorubás e outras comunidades podem interpretar sua 

realidade, destacando diferenças em relação ao conceito mais difundido de "cosmovisão", 

frequentemente associado à perspectiva cultural ocidental. Logo, quando, no pensar do fazer 

ciência ocidental, válida apenas o que se vê (cosmovisão), existem, ainda, outros saberes que 

levam em consideração outros sentidos (cosmopercepção). 

Esse entendimento sobre cosmopercepção também se aproxima da perspectiva 

defendida por Théophile Obenga (1990), que enfatiza o pensamento africano como um sistema 

de racionalidade próprio, profundamente enraizado em linguagens, símbolos e temporalidades 

diferentes do modelo ocidental. Assim, compreender a Sankofa é reconhecer que o tempo, o ser 

e o saber africanos não se organizam por uma linearidade cartesiana, mas por um movimento 

cíclico que integra passado, presente e futuro em continuidade vital. 

Neste lugar, a sankofa encontra sua compreensão, ou compreensões. Portanto, 

sankofa como filosofia de vida, ao tempo que é uma dimensão poética, que tem seu entorno 

histórico e social, e mítico. E mais, é um conceito e também um ideograma (imagem-símbolo) 

e/ou tecnologia africana ancestral. É um provérbio, e se difunde em cantigas, poemas e adinkra 

de afirmação cultural. E outras tantas possibilidades, como dito pelo pesquisador W. Bruce 

Willis no livro The Adinkra dictionary: A visual primer on the language of Adinkra , “simbolizam 

parábolas, aforismos, provérbios, ditos populares, acontecimentos históricos, penteados, 

traços de comportamento animal ou formas de animais inanimados, ou artificiais. ” (Willis, 

1998, p. XVII, tradução nossa). 



 

Sankofa Pedagógica: um olhar para o passado na construção de uma Educação Antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                   2358-4319 

4 
 

Vale ressaltar que, ao considerar as diversas dimensões – histórica, sociológica, 

filosófica e mítico-poética – essas variadas abordagens revelam a profundidade e a 

complexidade do símbolo Sankofa na cultura e na percepção do povo Axante/Asante/Achanti. 

Essas perspectivas se complementam na interpretação do símbolo, que é essencialmente 

multifacetado. Embora seja crucial reconhecer as múltiplas possibilidades de interpretação 

para a fundamentação da tese, neste trabalho, adotaremos uma visão mais abrangente. 

Assim, propomos ler a Sankofa como um símbolo de origem africana que, ao ser 

reinterpretado no Brasil contemporâneo, ganha novos significados por meio de uma lente 

decolonial e antirracista. Enquanto símbolo das culturas Akan, a Sankofa convida ao resgate do 

passado como forma de orientar ações no presente e construir um futuro mais justo. No contexto 

brasileiro, esta leitura é ampliada para questionar e desafiar as estruturas eurocêntricas que 

historicamente silenciaram ou marginalizaram saberes e valores africanos. A Sankofa, nesse 

sentido, torna-se um elemento central na valorização da memória, da ancestralidade e da 

diversidade cultural, funcionando como um exemplo para práticas pedagógicas e sociais que 

promovem a equidade e a justiça racial. 

O Símbolo Sankofa  

Quando estudamos o adinkra africano sankofa nos deparamos com um traçado para 

trás, ou ainda, esse traçado justaposto que forma a imagem próxima a um coração estilizado. 

Tipo de imagem comum em grades e portões coloniais no Brasil. Em outras representações, 

encontramos a imagem de um pássaro com o bico voltado para trás segurando uma espécie de 

ovo e/ou pedra.  

Na obra Sankofa I – A matriz Africana no Mundo, de Elisa Larkin Nascimento (org.) de 

2008 (editora Selo Negro), e no acervo digital do Ipeafro, fundado por Abdias Nascimento, 

encontramos representações criadas por Luiz Carlos Gá que nos ajudam a compreender a 

estética da sankofa. Todavia, antes de apresentar o desenho, vale contextualizar o adinkra, visto 

que a sankofa faz parte desse conjunto de ideogramas.  

O adinkra, originário dos povos acã/akan da África Ocidental (particularmente os 

axantes de Gana e Costa do Marfim), é um dos diversos sistemas de escrita africanos, o que 

desmente a ideia de que o conhecimento africano se limita apenas à oralidade. Vale um adendo 

para frisar que essa visão, que desqualifica os saberes dos povos africanos, deve ser combatida, 



 

Heverton Luis Barros Reis; Olivia Morais De Madeiros Neta  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                  2358-4319 

5 

especialmente na educação e na história brasileira. Quando desafiamos a história 

convencional, percebemos que a escrita nasceu na África com os hieróglifos egípcios e seus 

predecessores. Embora por sua vez, não deveríamos qualificar a escrita como superior à 

oralidade, tendo em vista suas complexidades e particularidades para a formação do que 

chamamos de sociedades.  

  Adinkra, são, portanto, símbolos que representam conceitos ou aforismos e são 

amplamente utilizados em tecidos, logotipos e cerâmica, sendo incorporados em paredes e 

outras estruturas arquitetônicas. Porém, não somente, visto que: 

Tradicionalmente, os adinkra aparecem estampados com tinta vegetal em 
tecido de algodão que as pessoas usam em ocasiões fúnebres ou 
homenagens. [...] Além de imprimir e estampar em tecido os ideogramas 
adinkra, a tradição akan também os registra esculpidos em objetos como o gwa 
(banco do rei e símbolo da soberania), o bastão do linguista (símbolo das 
relações do Estado com os povos) e os djayobwe (contrapesos de ouro). 
(Glover, 1969 apud Nascimento, 2008, p. 31-32). 
 

Logo, por meio das pesquisas do professor e artista plástico Ablade Glover, em 

textos do Centro Nacional de Cultura de Kumasi, é possível perceber que os desenhos adinkra 

incorporam, preservam e transmitem aspectos históricos, filosóficos e socioculturais, ganense. 

Ou ainda, nas palavras de W. Bruce Willis, na obra The Adinkra dictionary: A visual primer on the 

language of Adinkra, 1998: 

Os símbolos Adinkra refletem os costumes tradicionais e os valores 
comunitários específicos, os conceitos filosóficos, os códigos de conduta e as 
normas sociais do povo Akan. É uma expressão da visão do mundo Akan. Os 
símbolos Adinkra têm vários significados e níveis de interpretação. (Willis, 
1998, p. XVII, tradução nossa). 
    

Tendo como tradução / transliteração “adeus ou deus” (Nascimento, 2008, p. 29), 

ou como define W. Bruce Willis, “uma mensagem que uma pessoa dá a outra pessoa quando 

parte” (Willis, 1998, p. XVII, tradução nossa).   E mais. “Os adinkra constitui uma arte nacional 

de Gana. São mais de oitenta símbolos e cada um traz um conteúdo epistemológico simbólico”. 

(Glover, 1969 apud Nascimento, 2008, p. 32). 

Segue, no quadro 1, alguns exemplos de adinkra presentes no livro Adinkra 

Sabedoria em símbolos africanos de Elisa Nascimento e Luiz Gá (2009), 

 

 



 

Sankofa Pedagógica: um olhar para o passado na construção de uma Educação Antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                   2358-4319 

6 
 

Quadro 1 - Símbolos Adinkra, Nome, Significado e Descrição 

Símb
olo 

Nome Significad
o 

Descrição Símb
olo 

Nome Significad
o 

Descrição 

 

 

 
Adinkrahen

e 

Chefe dos 
símbolos 
adinkra 

Grandeza, 
carisma e 
liderança 

 
Nea Ope Se 
Obedi Hene 

Aquele que 
quer ser rei 

 
Serviço, liderança 

 

 

 
Akrofena 

Espada de 
guerra 

 
Coragem, valor 

 

 

 
Denkyem 

 
Crocodilo 

 
Adaptabilidade 

 

 

 
Akokonan 

A perna de 
uma galinha 

 
Piedade, 

educação 

 

 

Boa Me Na 
Me Mmoa Wo 

Me ajude e 
deixe eu te 

ajudar 

Cooperação, 
interdependência 

 

 

Akoma 
Ntoso 

Corações 
ligados 

Entendimento, 
acordo 

 

 

Mpatapo Nó da 
reconciliaçã

o 

Pacificação, 
reconciliação 

 

 

Ananse 
Ntontam 

 
Teia de 
aranha 

Sabedoria, 
criatividade 

 

 

Nea Onnim 
No Sua A, 

Ohu 

Aquele que 
não sabe, 

pode 
aprender 

Conhecimento, 
educação 

vitalícia 

 

 

 
Aya 

 
Samambaia 

Resistência, 
desenvoltura  

 
Nyansapo 

 
Nó da 

sabedoria 

inteligência, 
paciência 

Fonte: Nascimento, Elisa Larkin & Gá. Luiz Carlos. Adinkra. Sabedoria em símbolos africanos. Rio de 
Janeiro: Pallas/Ipeafro, 2009. 

 

Veja como de forma ampla existem potencialidades nos adinkra.  Pois, se 

integrarmos no currículo da educação básica, ou até mesmo em cursos de formação continuada 

de professores, podemos perceber o enriquecimento curricular à medida que os andinkra 

integram uma visão de valores universais e ético, como a coragem, a sabedoria, a cooperação e 

a paz. Possibilitando a divulgação desses valores de maneira significativa e em conexão com os 

estudantes a uma tradição que transcende fronteiras culturais. E mais, pode possibilitar o 

resgate e valorização das raízes culturais africanas presentes na formação da sociedade 

brasileira. Fomentando, por sua vez, o combate a desqualificação histórica dos saberes 

africanos, ao tempo que promove uma visão mais completa e rica da herança cultural afro-

brasileira. 

No campo da representação, podem ser usados para ensinar valores, filosofias e 

tradições africanas e da nossa sociedade. Visto que é uma forma de expressão da identidade 

africana e serve para proporcionar aos estudantes afro-brasileiro conexão com suas origens, 

fortalecimento identitário, étnica e cultural. 



 

Heverton Luis Barros Reis; Olivia Morais De Madeiros Neta  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                  2358-4319 

7 

Mas não somente, pode ainda, combater o racismo, desconstruir estereótipos e 

preconceitos étnico-culturais, promovendo uma visão mais respeitosa e apreciativa das 

contribuições africanas à civilização; fortalecendo assim a aplicabilidade da Lei 10.639/2003. 

Enquanto no campo metodológico, pode funcionar como uma ferramenta pedagógica 

inovadora, em diálogo com a arte, a história, a filosofia e a linguagem em uma abordagem 

integrada e dinâmica. Ou seja, interdisciplinar ou multidisciplinar e/ou transversal.   

Para mais, temos dentre esses símbolos, e de forma mais específica, sobre a 

sabedoria e o conhecimento, o símbolo sankofa que como dito, pode ser encontrado em grades, 

portões, tecidos, papéis de parede e tatuagens, sendo percebido como uma mensagem secreta 

ancestral que afirma que nunca é tarde voltar e buscar o que ficou. Pois, quando se olha para o 

passado pode ser encontrado o tesouro do conhecimento que foi negado e roubado dos povos 

negros. Ajudando a entender o presente com suas dicotomias e possibilitando a construção de 

um futuro que desperta do pesadelo que começou há séculos atrás.    

Figura 1 - Sankofa: Símbolo da Sabedoria 

 

  

 
 

 
Fonte: Baseado em Nascimento, Elisa Larkin & Gá. Luiz Carlos. Adinkra. Sabedoria em 
símbolos africanos. Rio de Janeiro: Pallas/Ipeafro, 2009. 

 
 
 
 



 

Sankofa Pedagógica: um olhar para o passado na construção de uma Educação Antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                   2358-4319 

8 
 

Figura 2 - Outras Possibilidades em que a Sankofa é Retratada 

     

Fonte: Willis, W. Bruce. The Adinkra Dictionary: A Visual Primer on the Language of Adinkra. Pyramid 
Complex, 1998, p. 188-189.  

 

Como visto nas imagens ideográficas, percebe-se a sankofa como a representação 

tanto do passado com pés fincados no chão e cabeça voltada para trás, segurando um ovo ou 

pedra, ou ainda, em forma de um coração figurado e estilizado. Em ambos os casos, a 

mensagem é de lembrança para o não esquecimento das suas origens, ao tempo que pondera a 

necessidade de resgate da ancestralidade e suas potencialidades histórico-culturais para assim 

refletir sobre o presente e modificar o futuro por meio de outras narrativas.  

Refletindo sobre sua importância e uso no ensino, o símbolo sankofa pode ser uma 

proposta pedagógica nas variadas áreas do conhecimento e componentes curriculares, como 

história, artes, filosofia, matemática e ao longo das variadas etapas e modalidades da educação.   

No componente de história, por exemplo, podemos partir do ideograma sankofa 

para questionar a turma se conhece, se já viu o símbolo e desenvolver uma discussão sobre seu 

significado. E mais, ao falar sobre o provérbio, possibilita recontar sobre a história do negro no 

Brasil, do processo de escravidão negra, das questões identitárias e raciais. Valorizando a 

presença, história e cultura negra, como também combatendo o racismo e preconceitos raciais.  

Já no componente de artes, pode-se pensar sobre a arquitetura colonial e a 

influência do trabalho negro; analisar ainda as formas geométricas do ideograma, e produzir a 

recriação criativa dos alunos do símbolo. Enquanto no componente de filosofia, a reflexão 

múltipla do andikra sankofa pode demonstrar outras formas de pensar sobre a vida e a 

sociedade.  

Enquanto em matemática, pode ajudar a entender outras formas numéricas, ou 

pensar sobre a assimetria e a etnomatemática. E de forma mais complexa e em diálogo com 

outros componentes, produzir um conhecimento amplo em torno de um mesmo objeto de 

estudo. 



 

Heverton Luis Barros Reis; Olivia Morais De Madeiros Neta  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                  2358-4319 

9 

Como possibilidade pedagógica, é possível encontrar uma pluralidade de material 

tanto para estudo dos professores como para produção de material de ensino. Como exemplo, 

e só para falar do material digital e acessível pelas redes, podemos citar o diverso material 

disponível do acervo do Ipeafro como imagens, livros, obras de artes. Podemos pensar no desfile 

da Escola de Samba Vai-Vai de 2022, tento pela história como pelos elementos cênicos e de 

enredo. Temos ainda a série documental da Netflix Sankofa: A África que te Habita, de 2000, que 

narra a expedição do fotógrafo César Fraga ao continente africano. (Reis; Medeiros Neta, 2024). 

Podemos observar ainda outros exemplos a partir dos dados coletados: 

Quadro 2 - Material Sobre Sankofa Disponível Digitalmente 

Categoria Título 
Autor/ 
Artista 

Ano Descrição Fonte Referência 
Uso na 

Educação 

Livro 

"Àgô Sankofa: 
um olhar sobre a 

trajetória da 
doença 

falciforme no 
Brasil" 

Vários 
autores 

2020 

Estuda a história e 
os desafios da 

doença falciforme 
no Brasil. 

SciELO 

ORCID: https:/
/orcid.org/000
0-0001-9806-

1538  

Biologia, 
Saúde 

Pública 

Filme "Sankofa” 
Haile 

Gerima 
1993 

Um tortuoso 
regresso à época 
da escravidão do 
ponto de vista do 

povo africano. 

https://fil
mow.co

m/sankof
a-

t98657/  

https://filmow.
com/sankofa-

t98657/  

História, 
Estudos 

Culturais 

Série 
"Sankofa: A 

África que te 
habita” 

César 
Fraga 

Maurício 
Barros de 

Castro 

2020 

Série documental 
que narra a 

expedição de 
Fraga de encontro 
com sua própria 

história na África.  

Netflix Netflix 
História, 
Estudos 

Culturais 

Música "Sankofa" Emicida 2020 

Música que 
aborda temas de 

resistência e 
valorização da 
ancestralidade 

Platafor
mas de 
música 

Spotify, Apple 
Music 

História, 
Arte, 

Música, 
Literatura. 

Música "Sankofa” Ayo Shani 2023 

Música que 
aborda temas de 

resistência e 
valorização da 
ancestralidade 

Platafor
mas de 
música 

Spotify, Apple 
Music 

História, 
Artes, 

Música, 
Literatura. 

Desfile de 
Samba 

" Sankofa Volte e 
Pegue” 

Escola de 
Samba Vai-

Vai 
2022 

Enredo com a 
temática sankofa 

sobre o resgate da 
história e cultura 

negra 

https://va
ivai.com.

br/  

https://vaivai.c
om.br/  

Artes, 
Literatura, 

História 
Música, 
Cultura. 

Podcast 
" Sankofa Pan 

African Series” 

Podcast 
Afrocentra

do 
2021 

A Série Pan-
Africana Sankofa 
foi criada como 
um meio para 
compartilhar a 

Platafor
mas de 
podcast 

Spotify, Apple 
Podcasts 

História, 
Sociologia, 

 Estudos 
Culturais 

https://orcid.org/0000-0001-9806-1538
https://orcid.org/0000-0001-9806-1538
https://orcid.org/0000-0001-9806-1538
https://orcid.org/0000-0001-9806-1538
https://filmow.com/sankofa-t98657/
https://filmow.com/sankofa-t98657/
https://filmow.com/sankofa-t98657/
https://filmow.com/sankofa-t98657/
https://filmow.com/sankofa-t98657/
https://filmow.com/sankofa-t98657/
https://filmow.com/sankofa-t98657/
https://filmow.com/sankofa-t98657/
https://www.netflix.com/
https://vaivai.com.br/
https://vaivai.com.br/
https://vaivai.com.br/
https://vaivai.com.br/
https://vaivai.com.br/


 

Sankofa Pedagógica: um olhar para o passado na construção de uma Educação Antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                   2358-4319 

10 
 

história 
impopular, mas 

relevante, do povo 
africano. Em 

contraste com o 
relato de hoje 

trazido à ribalta, 
este lança luz 

sobre o papel de 
África no 

desenvolvimento 
do mundo, a 

cultura de África 
antes da 

colonização e a 
relação de África 

com o resto do 
mundo 

Fonte: Construção dos autores. (2024) 
 

Por meio da fonte principal dessa pesquisa, que é o acervo do Ipeafro, podemos 

promover também um quadro a partir das categorias do próprio acervo digital. Sendo assim o 

quadro 3 fornece uma visão detalhada de materiais sobre Sankofa no site do IPEAFRO, 

abrangendo diferentes categorias e seus possíveis usos na educação. 
 

Quadro 3 - Material Sobre Sankofa Disponível no Acervo Ipeafro 

Categoria Título Autor/ 
Artista Ano Descrição Fonte Referênc

ia 
Uso na 

Educação 

Livro 

Adinkra: 
Sabedoria em 

Símbolos 
Africanos 

Elisa Larkin 
Nasciment

o, Luiz 
Carlos Gá 

2009 

Explora a 
simbologia 

Adinkra e sua 
importância na 

cultura africana. 

IPEAFRO Link 
História, Artes, 

Sociologia 

Coleção de 
Livros 

Sankofa: 
Matrizes 

Africanas da 
Cultura 

Brasileira - Vol. 1 

Elisa Larkin 
Nasciment

o 
2008 

Aborda a matriz 
africana no mundo 
e sua influência na 
cultura brasileira. 

IPEAFRO Link 
História, 

Sociologia, 
Antropologia 

Coleção de 
Livros 

Sankofa: 
Matrizes 

Africanas da 
Cultura 

Brasileira - Vol. 2 

Elisa Larkin 
Nasciment

o 
2008 

Discute a matriz 
africana e o 

ativismo negro no 
Brasil. 

IPEAFRO Link 

História, 
Sociologia, 

Estudos 
Africanos 

Coleção de 
Livros 

Sankofa: 
Matrizes 

Africanas da 
Cultura 

Brasileira - Vol. 3 

Elisa Larkin 
Nasciment

o 
2009 

Foca na mulher 
negra, 

religiosidade e 
ambiente. 

IPEAFRO Link 

História, 
Sociologia, 
Estudos de 

Gênero 

https://ipeafro.org.br/
https://ipeafro.org.br/
https://ipeafro.org.br/
https://ipeafro.org.br/


 

Heverton Luis Barros Reis; Olivia Morais De Madeiros Neta  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                  2358-4319 

11 

Coleção de 
Livros 

Sankofa: 
Matrizes 

Africanas da 
Cultura 

Brasileira - Vol. 4 

Elisa Larkin 
Nasciment

o 
2009 

Explora a 
afrocentricidade 

como abordagem 
epistemológica 

inovadora. 

IPEAFRO Link 
Filosofia, 

Educação, 
História 

Curso 

Sankofa: 
Conscientização 
da Cultura afro-

brasileira 

IPEAFRO 
1985-
1995 

Curso de extensão 
universitária 

promovido na 
UERJ, focado na 
história e cultura 

afro-brasileira. 

IPEAFRO Link 

História, 
Educação, 

Estudos 
Africanos 

Revista Afrodiáspora IPEAFRO 
1983-
1987 

Revista bilíngue 
sobre o universo 
afro-americano e 

diaspórico, 
publicada em sete 

volumes. 

IPEAFRO Link 

História, 
Estudos 

Africanos, 
Comunicação 

Doc/Filme 
Abdias 

Nascimento: 
Memória Negra 

Antonio 
Olavo 

2008 

O filme se baseia 
em entrevista 

conduzida pelo 
etnógrafo cubano/ 
jamaicano Carlos 

Moore 

IPEAFRO Link 
História, Artes, 

Sociologia 

Pesquisa 
Quilombos 

contemporâneos 
IPEAFRO 

1982-
1983 

Pesquisa de 
campo sobre 
comunidades 

quilombolas em 
vários estados do 

Brasil. 

IPEAFRO Link 

História, 
Sociologia, 

Estudos 
Africanos 

Pesquisa 

A Circulação dos 
Provérbios 
Africanos: 
Oralidade, 

Escrita, Imagens 
e Imaginários 

IPEAFRO 2010 

Documentário 
sobre a circulação 

e influência dos 
provérbios 

africanos na 
cultura afro-

brasileira. 

IPEAFRO Link 

Literatura, 
Comunicação, 

Estudos 
Africanos 

Evento 

1º Fórum 
Estadual sobre o 

Ensino da 
História das 
Civilizações 
Africanas na 

Escola Pública 

IPEAFRO 1991 

Fórum sobre a 
introdução da 

história e cultura 
africanas no 

currículo escolar, 
realizado em 

parceria com a 
Sedepron. 

IPEAFRO Link 

Educação, 
História, 
Estudos 

Africanos 

Sarau 
Sarau 

Quilombolista 
2020 

IPEAFRO 2020 

Evento cultural 
com 

apresentações 
artísticas e 

discussões sobre 
a cultura afro-

brasileira. 

IPEAFRO Link 

Artes, Literatura, 
História, 
Estudos 

Africanos 

Fonte: Construção dos autores (2024) 

https://ipeafro.org.br/
https://ipeafro.org.br/
https://ipeafro.org.br/
https://ipeafro.org.br/
https://ipeafro.org.br/
https://ipeafro.org.br/
https://ipeafro.org.br/
https://ipeafro.org.br/


 

Sankofa Pedagógica: um olhar para o passado na construção de uma Educação Antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                   2358-4319 

12 
 

 Em todos os casos citados, em conformidade legal e da aplicabilidade da Lei 

10.639/2003. Mas não somente pela sua obrigatoriedade, porém pela necessidade de integrar 

outros saberes ao ensino e projetos pedagógicos.  

Nesse pensar, e para maior compreensão do tema, pensemos então sobre os 

sentidos histórico, sociológico, filosófico e mítico-poético da sankofa.  

Sentidos histórico, sociológico, filosófico e mítico-poético 
A arte na África negra antiga não era apenas uma forma de expressão estética, mas 

estava profundamente interligada com os campos do saber, do conhecimento, da filosofia e da 

religião. Na tradição africana, esses elementos não eram compartimentados como nas culturas 

ocidentais modernas, mas sim integrados em uma visão holística do mundo. A arte era um 

veículo para transmitir conhecimentos filosóficos e religiosos, servindo como um meio para 

ensinar e preservar a história, a cosmologia e os valores sociais. (Eyo, 1971). 

Na filosofia africana, a arte frequentemente servia para ilustrar princípios éticos e 

cosmológicos. Por exemplo, as máscaras usadas em rituais de iniciação ou em cerimônias 

funerárias não só representavam espíritos, ou ancestrais, mas também ensinavam sobre o ciclo 

da vida e da morte, a continuidade da comunidade e a importância da moralidade e da 

sabedoria. (Beviláqua; Silva, 2015). 

Na perspectiva de Frantz Fanon (1961), a libertação do sujeito negro passa pela 

descolonização do pensamento e da linguagem, rompendo com os padrões de inferiorização 

impostos pelo colonialismo. A Sankofa, nesse contexto, atua como um princípio de reexistência 

simbólica e epistemológica. Do mesmo modo, Molefi Kete Asante (1987) propõe a 

afrocentricidade como um paradigma capaz de recentrar o sujeito africano como produtor de 

conhecimento, e não mero objeto de estudo. Essa centralidade afrocentrada é também o núcleo 

da pedagogia Sankofa, que busca restituir às populações afrodescendentes o direito de narrar e 

interpretar o mundo desde suas próprias matrizes civilizatórias. 

No campo religioso, a arte era central para as práticas de veneração e invocação dos 

deuses e ancestrais. Esculturas de divindades e objetos rituais eram criados com precisão e 

reverência, imbuídos de significados espirituais profundos. Estes artefatos serviam como 

intermediários entre o mundo físico e o espiritual, facilitando a comunicação e a bênção dos 

deuses e ancestrais. (Nascimento, 1961). 



 

Heverton Luis Barros Reis; Olivia Morais De Madeiros Neta  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                  2358-4319 

13 

Além disso, as artes das Áfricas negras ancestrais refletiram e refletem um 

conhecimento técnico avançado. A habilidade dos artistas em trabalhar com diferentes 

materiais, como madeira, metal, marfim, argila e tecidos, como o trabalho do povo Akan, o qual 

demonstra um profundo entendimento das propriedades desses materiais e técnicas de 

produção sofisticadas transmitidas de geração em geração. 

Logo, compreendemos o porquê de a arte ser uma parte crucial da cultura e tradição 

Akan. Em suas artes funerárias, por exemplo, existe o tecido especial (adinkra). Este tecido é 

meticulosamente pintado e bordado à mão, adornado com símbolos dos Akan, ou adinkra, 

organizados de forma específica para transmitir uma mensagem de despedida ao falecido. O 

adinkra, nesse contexto, é utilizado por alguém à beira da morte para enviar uma mensagem à 

alma que parte, para que esta a leve consigo para o "além" (Willis, 1998; Nascimento; Gá, 2009). 

Logo, refletem a sabedoria comum relacionada à noção de Deus, a qualidade das relações 

humanas, a espiritualidade da vida e a inevitabilidade da morte. 

Os símbolos adinkra, na dimensão filosófica e sociocultural, refletem os costumes 

tradicionais, valores comunitários, conceitos do pensar, códigos de conduta e normas sociais 

do povo Akan, expressando sua visão de mundo. E mais, tendem a representar atributos de 

motivação e construção do caráter individual. Por exemplo, um tecido pode conter símbolos que 

representam diplomacia, sabedoria, humildade, liderança, governo, autoridade e filosofia, 

especialmente em situações de luto pela morte de um membro do governo. Os conceitos 

contidos nesses planos foram popularizados, e o adinkra comercial tornou-se amplamente 

difundido. Hoje, vários tecidos com símbolos adinkra podem ser vistos como vestuário 

cotidiano. 

Para compreendermos a dimensão histórica da sankofa, devemos voltar nosso olhar 

à etnia/país Akan/Gana, visto que a história de Gana, desde o comércio transmarino até a 

independência, ilustra uma rica tapeçaria de intercâmbios culturais, econômicos e políticos. A 

arte, a cultura e a religião dos Akan, bem como a resistência e a resiliência dos povos de Gana, 

são testemunhos duradouros da rica herança e da importância contínua desta nação na história 

africana e mundial. 

Vale historicizar que a República de Gana está localizada ao norte do Equador, na 

África Ocidental, e ocupa uma área de aproximadamente 238.540 km². Faz fronteira com três 

países francófonos: Burkina Faso (antigo Alto Volta) ao norte, a Costa do Marfim a oeste, e a 



 

Sankofa Pedagógica: um olhar para o passado na construção de uma Educação Antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                   2358-4319 

14 
 

República do Togo a leste. Ao Sul, é banhada pelo Golfo da Guiné, no Oceano Atlântico. A costa 

sul de Gana se estende por cerca de 554 km, enquanto a distância média de norte a sul é de 

aproximadamente 840 km. (Visentini, 2010)  

Nesse sentido, a República de Gana ocupa a região que os britânicos chamavam 

anteriormente de Costa do Ouro. Os europeus chegaram a essa parte da África Ocidental em 

busca de comércio e encontraram uma abundância de ouro, que ainda é extraído até hoje. O 

nome Gana foi inspirado no antigo Império de Gana, uma grande civilização que floresceu na 

África Ocidental. A chamada Costa do Ouro adotou o nome Gana apenas quando conquistou 

sua independência em 1957. Assim, a República de Gana, como um território unificado, existe 

há aproximadamente quarenta anos.  

A era pré-colonial incluía vários estados. No século XIV, os estados Mole-Dagbani de 

Mamprusi, Dagomba e Nunurnba ocupavam a região nordeste. No século XVI, Gonja foi 

estabelecida ao sudoeste desses estados. Nos séculos XVIII e XIX, os estados Akan de Denkyira 

e Akwamu surgiram na região central. Os povos Nzema, Ahanta, Fante, Ga e Ewe habitam a zona 

costeira. (Willis, 1998). 

Sobre a história da colonização, os primeiros europeus a chegarem em grande 

número às costas da África Ocidental foram os portugueses, em janeiro de 1471. Em busca de 

uma rota para a Ásia (é o que os colonizadores dizem), acabaram desembarcando na região, 

onde iniciaram atividades comerciais e foram os primeiros a descobrir ouro entre os rios Ankobra 

e Volta. Devido à abundância de ouro encontrado ali, os britânicos mais tarde nomeariam essa 

parte da África Ocidental como Costa do Ouro. Em 1482, os portugueses estabeleceram um 

entreposto comercial, o Castelo de São Jorge da Mina, ou Castelo de Elmina, para armazenar as 

mercadorias do comércio crescente. Logo, outras nações europeias tentaram controlar várias 

partes das zonas costeiras, incluindo ingleses, holandeses, dinamarqueses, franceses, suecos, 

alemães de Brandemburgo e castelhanos. 

Em 1914, o Protetorado dos Territórios do Norte foi incorporado à Costa do Ouro. 

Nos anos 1940, a Colônia da Costa do Ouro (que agora incluía a região de Asante e o Protetorado 

dos Territórios do Norte) começou a desenvolver partidos políticos. O Movimento de Libertação 

Nacional (NLM), fundado em 1954, se opôs à união dessas diversas facções após a 

independência, mas não conseguiu seu objetivo. (Costa, 2009). 



 

Heverton Luis Barros Reis; Olivia Morais De Madeiros Neta  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                  2358-4319 

15 

Em 6 de março de 1957, a Colônia Britânica da Costa do Ouro e o Fundo das Nações 

Unidas para o Togo se tornaram um domínio independente da Comunidade Britânica. Em 1960, 

o domínio alcançou plena independência, transformando-se na República de Gana. Ao alcançar 

a independência em 1957, Gana possuía a maior renda per capita de qualquer país africano (194 

dólares por ano). Embora relativamente próspero em comparação com a maioria dos outros 

países africanos, Gana ainda sofria com uma infraestrutura precária devido ao legado do 

sistema colonial. (Willis, 1998). 

Quanto ao passado desse povo, sabe-se que os Adanse são os mais antigos entre os 

Akan. No século XVI, eles formaram um estado poderoso, governando todas as terras ao sul dos 

Asante e também as terras dos Denkyira. Atualmente, os Adanse vivem a leste do povo Twifo. É 

importante destacar que a história do povo Akan está profundamente conectada à dos impérios 

sudaneses ocidentais e ao comércio transaariano. Com as viagens dos povos mediterrâneos nos 

tempos antigos, surgiram diversas rotas comerciais. Uma rede de rotas de caravanas cruzava o 

deserto do Saara, e o povo sudanês, que habitava a região entre o Saara e o Equador, tornou-se 

um intermediário essencial no comércio entre os norte-africanos e os africanos ocidentais.  

Em 1697, Osei Tutu (que governou de 1697 a 1731) convocou uma assembleia para 

compartilhar uma revelação de Okomfo Anokye, um sacerdote de grande prestígio. Anokye havia 

dito que Nyame, o deus supremo dos Akan, lhe havia transmitido uma mensagem divina. 

Durante essa reunião, conta-se que Okomfo Anokye fez com que um banquinho dourado (sika 

dwa), parcialmente coberto de ouro pálido, descesse do céu e repousasse nos joelhos de Osei 

Tutu. Este banco dourado foi adotado pelos Asante como a encarnação da alma da nação. 

(Willis, 1998). 

As tradições orais, ou relatos passados de geração em geração, sobre a história de 

Gana indicam que os ancestrais do povo ganense migraram dos reinos do Sudão Ocidental por 

volta do século XIII d.C. Após a queda do Império Romano, o Império de Gana, situado no Sahel, 

ao norte do rio Níger, na borda do deserto do Saara, na região que hoje corresponde ao Mali e à 

Mauritânia, emergiu como o estado mais significativo e a civilização predominante naquela área. 

Esse império teve um papel crucial, especialmente no século IX d.C., quando controlava a região 

de Wangara (entre os altos rios Níger e Senegal), que fornecia uma abundância de ouro para o 

comércio transaariano.  



 

Sankofa Pedagógica: um olhar para o passado na construção de uma Educação Antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                   2358-4319 

16 
 

O Império de Gana organizava o comércio de metais, mercadorias e o valioso sal 

produzido no Norte, vendendo produtos importados do Norte para os mineiros e agricultores das 

áreas agrícolas e de mineração de ouro do alto rio Níger e do Senegal. Ao comercializar esses 

produtos com os comerciantes do Norte e cobrar impostos sobre essas transações, o império 

prosperou, enriqueceu-se e tornou-se mais poderoso que seus vizinhos. O Império de Gana 

existiu por cerca de oitocentos anos, de aproximadamente 300 d.C. até 1076. O ouro era o 

principal produto de exportação dessa região. Em 1076, os Almorávidas, originários dos 

berberes do Saara Ocidental, unificaram o Marrocos e eventualmente lançaram uma jihad 

(guerra santa) que resultou na invasão e queda do Império de Gana, que acabou se 

fragmentando em vários estados menores. (Silvério, 2013). 

A respeito da origem dos símbolos adinkra, as tradições orais dos Akan relatam a 

história de um renomado rei chamado Kofi Adinkra, da região vizinha de Gyaman, localizada a 

noroeste de Kumase, na atual Costa do Marfim. Em Asante, o stoof é um assento ricamente 

decorado e esculpido à mão, onde um chefe se senta durante eventos oficiais, religiosos e 

cerimoniais. Este banco é considerado sagrado e simboliza a alma do povo. A autoridade 

máxima na sociedade Asante está simbolicamente investida neste banco. Um ataque ao banco 

sagrado é, portanto, visto como um ataque ao povo. 

Os relatos orais dos Asante mencionam que o rei Kofi Adinkra, de Gyaman, fez uma 

réplica do Banco Dourado sagrado do rei Asante, Nana Osei Bonsu-Panyin, desafiando assim 

sua autoridade. Ao copiar o banco sagrado, o rei Kofi Adinkra violou os princípios religiosos dos 

Asante, o que enfureceu o rei Asante e levou à famosa Guerra Asante-Gyaman de 1818. (Silvério, 

2013). 

O rei dos Asante liderou seu exército contra o rei Adinkra e suas forças, derrotando-

os em Bontuku. Apesar de os relatos orais não serem totalmente claros, dizem que na derrota do 

rei Adinkra, ele usava símbolos adinkra. Também se conta que o rei Asante notou a arte 

decorativa feita pelos artesãos do rei derrotado, presente nas colunas (sekyedua) ou sob a folha 

de ouro do banco do rei Kofi Adinkra. Nana Osei Bonsu-Panyin gostou tanto dessa arte que forçou 

os artesãos Gyaman derrotados a replicarem os desenhos e ensinarem as técnicas de produção 

aos artesãos Asante. 



 

Heverton Luis Barros Reis; Olivia Morais De Madeiros Neta  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                  2358-4319 

17 

Essa arte passou a ser chamada de adinkra. Assim, embora os símbolos adinkra 

tenham sido criados anteriormente na história dos Akan, foi após a Guerra Asante-Gyaman que 

eles ganharam maior exposição e reconhecimento mundial. 

Outra narrativa sobre a origem do adinkra é a teoria de Bowdich, apresentada por 

Willis (1998), que levanta dúvidas sobre a autenticidade da história do rei Adinkra. A principal 

questão envolve a mais antiga fonte histórica ocidental registrada sobre adinkra. Em 1817, um 

líder de uma missão britânica em Gana coletou um tecido adinkra em Kumase, um ano antes da 

Guerra Asante-Gyaman de 1818, o que contradiz o relato oral dos Asante que situava a 

introdução do adinkra em 1818. 

Para além das divergências históricas sobre o seguimento dos adinkra, o que mais 

nos interessa é perceber suas origens e sua importância para o povo originário, bem como seus 

desdobramentos na atualidade e nos países afrodiaspóricos, sobretudo, no caso desse estudo, 

para conhecer e perceber a importância e contribuição do adinkra da sabedoria sankofa.   

A Sankofa, como um dos símbolos adinkra do povo Akan, encapsula a mentalidade 

espiritual e o despertar cultural que os africanos têm experimentado desde as décadas após a 

independência do continente. Embora o conceito possa parecer contemporâneo, ele é uma 

tradição ancestral que conecta um povo à redescoberta de suas raízes, o que é essencial para 

construir um futuro sólido. 

O pássaro sankofa é o ícone que representa esse conceito. Imagem que é uma 

metáfora visual para olhar para o passado ou buscar conhecimento, "retornando à fonte". Para 

os Akan, essa ação é comparada à sabedoria de aprender com experiências anteriores antes de 

tomar decisões significativas. 

Quando um indivíduo enfrenta um grande desafio ou empreendimento, ele deve 

primeiro reunir todas as informações necessárias, como um pássaro que busca 

meticulosamente cada parte de sua cauda. Se algo importante estiver faltando ou ausente, é 

prudente "voltar e buscá-lo", refazendo passos ou recuando ao início para encontrar a peça 

crucial que pode estar perdida. Essa busca pelo conhecimento é crucial para garantir que a 

tarefa seja concluída com sucesso e eficácia. E mais: 

Sankofa é uma realização de si mesmo e do espírito. Representa os conceitos 
de autoidentidade, redefinição e visão. Simboliza a compreensão do destino 
de alguém e da identidade coletiva do grupo cultural mais amplo. Sankofa é a 
reintegração de posse de algo que foi esquecido e início de um processo de 



 

Sankofa Pedagógica: um olhar para o passado na construção de uma Educação Antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                   2358-4319 

18 
 

regresso ao local onde o objeto foi perdido, a fim de "feitorá-lo" e "depois 
avançar" para o futuro. No exército ganense este símbolo representa a 
retaguarda. (Willis, 1998, p. 189. Tradução nossa). 
 

Logo, o símbolo/conceito/metáfora reflete a compreensão dos Asante sobre a 

história e o valor que atribuem à sabedoria das gerações anteriores. Em um contexto filosófico e 

mítico-poético, o Sankofa enfatiza sua ligação com a filosofia do tempo, do conhecimento e da 

interdependência entre passado, presente e futuro. Isso reforça a necessidade de refletir sobre 

o passado para entender o presente e moldar o futuro, destacando Sankofa como um emblema 

de sabedoria, conhecimento e aprendizado das experiências passadas. Logo é visto como uma 

representação poética da natureza cíclica do tempo, onde o passado informa o presente e 

orienta o futuro. Essas diversas perspectivas revelam a profundidade e a complexidade do 

símbolo Sankofa, demonstrando sua relevância histórica, filosófica, sociológica e mítico-

poética na cultura e na compreensão do povo Asante. 

De forma aproximada, no Brasil contemporâneo, tem sido, especialmente dentro 

dos movimentos negros, nos estudos das culturas africanas e na educação antirracista e 

decolonial, adotada como um poderoso emblema de resistência e ressignificação. Seu uso 

destaca a importância de resgatar e valorizar as tradições, histórias e conhecimentos ancestrais 

africanos que foram sistematicamente apagados ou marginalizados durante séculos de 

colonização e escravidão. 

E, mais, reforça a ideia de que o tempo não é linear, e sim cíclico. Essa filosofia do 

tempo é essencial, pois reverbera que as experiências passadas informam as lutas e 

resistências presentes, moldando um futuro mais justo e equitativo. A compreensão de que os 

erros do passado podem e devem ser evitados é uma lição fundamental que se aplica tanto na 

reconstrução de identidades culturais quanto nas práticas educacionais.  

No mais, simboliza a valorização do conhecimento ancestral e a sabedoria 

transmitida de geração em geração. Nos inspirando a pensar sankofa a partir da busca por uma 

educação que reconheça e celebre as contribuições africanas e afrodescendentes da 

sociedade. Encorajando uma pedagogia que não só inclui, mas também centra a perspectiva 

africana como uma parte vital do currículo, corrigindo distorções históricas e promovendo um 

entendimento mais holístico das raízes culturais. 



 

Heverton Luis Barros Reis; Olivia Morais De Madeiros Neta  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                  2358-4319 

19 

Por isso que se diz, “Se wo were fi na wo sankofa: yenkyi." (Não é um tabu retornar e 

buscar quando você esquece) Sankofa é um lembrete constante de que a experiência deve ser 

um guia para o futuro. Aprenda com ou construa sobre o passado. Ou em outras palavras: 

“Sankofa significa ‘voltar ao passado para construir o futuro’, ou não devemos esquecer o nosso 

passado ao avançar. Deveríamos aprender com o passado, ou seja, ‘Voltar e buscar o que 

precisamos’ e avançar em direção ao futuro”. (Willis, 1998, p. 189, tradução nossa). 

San - retornar (refazer os passos, voltar às raízes); ko - voltar, ir; fa - pegar, agarrar. 

No Brasil e na educação, leia-se, voltar às raízes da história do continente africano antes e pós-

colonização, refazer os passados ancestrais para entender as culturas e narrativas por outras 

cosmopercepções; voltar e/ou ir em direção a outras possibilidades, reconstruindo pensares 

pedagógicas decoloniais e antirracistas no presente e pegar/agarrar outros conhecimentos e 

saberes, e compartilhar de maneira inclusiva e equânime para assim fomentar futuros outros. 

Possibilidades que são possíveis, como já recebido, seja no campo teórico, metodológico e/ou 

prático; em todos os níveis e etapas, com auxílio de fontes e materiais acessíveis tanto para 

educadores, professores, esfera administrativa, como para educandos e sociedade como todo.  
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O estudo apresentado buscou reafirmar a importância do conceito Sankofa como 

uma ferramenta potente para a construção de uma educação antirracista no Brasil. Ao 

reinterpretar esse símbolo africano por uma lente decolonial, é possível resgatar e valorizar 

saberes ancestrais que foram historicamente marginalizados, promovendo uma educação que 

reconhece e respeita a diversidade cultural. A aplicação da Pedagogia Sankofa, alinhada aos 

princípios da Lei 10.639/2003, demonstra como a memória, a ancestralidade e os valores éticos 

afro-brasileiros podem transformar práticas pedagógicas, articulando ensino, identidade e 

justiça social. 

Além disso, por meio de análise de materiais paradidáticos, símbolos Adinkra e 

propostas curriculares, pode-se evidenciar o potencial de tais recursos para inspirar reflexões 

críticas e ações efetivas contra o racismo, isto, promover uma educação antirracista na prática 

escolar e social como todo. No contexto brasileiro, a Sankofa torna-se não apenas um símbolo 

de resistência, mas também uma metodologia educativa que encoraja professores e alunos a 

revisitar o passado para compreenderem o presente e, assim, projetarem um futuro mais 

equitativo. 



 

Sankofa Pedagógica: um olhar para o passado na construção de uma Educação Antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                   2358-4319 

20 
 

Mudança que deve acontecer agora de dentro para fora, ou seja, pelas escolhas de 

educadores, gestores e sociedade, tendo em vista que por obrigatoriedade, a Lei está vigente, e 

sabemos que por si só não é o bastante. É fundamental a tomada de consciência para a 

promoção de uma educação antirracista. E a Sankofa Pedagógica é uma reflexão que chama a 

atenção e convoca aliados para novas e outras escolhas no campo educacional. 

Em síntese, o diálogo com os pensadores africanos contemporâneos como Diop, 

Obenga, Tempels, Fanon e Asante permite compreender que a Pedagogia Sankofa é herdeira de 

uma longa tradição filosófica africana que entende a educação como prática de libertação e 

reencontro com o ser ancestral. A valorização desses referenciais não apenas aprofunda a 

fundamentação teórica do estudo, mas reafirma o compromisso com uma epistemologia 

verdadeiramente africana, decolonial e antirracista. 

Por fim, devemos destacar o fortalecimento de práticas pedagógicas baseadas em 

princípios éticos, históricos e culturais afro-brasileiros e dos quais nos exigem um compromisso 

coletivo e contínuo com a transformação das estruturas educacionais e sociais, sobretudo 

racistas, garantindo que a luta por equidade racial seja cada vez mais presente e eficaz. 

REFERÊNCIAS  

BEVILACQUA, Juliana Ribeiro da Silva.; SILVA, Renato Araújo. África em artes. Museu Afro 
Brasil, São Paulo – SP, 2015. 

BRASIL. Lei n.º 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Diretrizes curriculares nacionais para a 
educação das relações étnico-raciais e para o ensino de história e cultura afro-brasileira e 
africana. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 10 jan. 2003. 

DIOP, Cheikh Anta. The African Origin of Civilization: Myth or Reality. Translated by Mercer 
Cook. Chicago: Lawrence Hill Books, 1974. 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Tradução de José Laurênio de Melo. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 1968. 

GERIMA, Haile. Sankofa. [Filme]. Los Angeles: Mypheduh Films, 1993. 

IPEAFRO. Instituto de Pesquisas e Estudos Afro-Brasileiros. Acervo digital. Disponível em: 
http://www.ipeafro.org.br. Acesso em: 7 jan. 2025. 

NASCIMENTO, Elisa Larkin. Sankofa: matrizes africanas da cultura brasileira - Vol. 1-4. São 
Paulo: Selo Negro, 2008. 

OBENGA, Théophile. La philosophie africaine de la période pharaonique, 2780-330 avant 
notre ère. Paris: Éditions L’Harmattan, 1990. 



 

Heverton Luis Barros Reis; Olivia Morais De Madeiros Neta  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26319, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26319                  2358-4319 

21 

OYÈWÙMÍ, Oyèrónkẹ. Cosmopercepções e a reconstrução epistêmica. In: COETZEE, P. H. 
Philosophy from Africa: a text with readings. 2. ed. Oxford: Oxford University Press, 2002. p. 
393-410. 

REIS, Heverton Luis Barros. Sankofa pedagógica: saberes para uma educação antirracista. 
Orientadora: Dra. Olívia Morais de Medeiros Neta. 2025. 138f. Tese (Doutorado em Educação) 
- Centro de Educação, Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal, 2025. 

REIS, Heverton Luis Barros; MEDEIROS NETA, Olívia. O papel do Instituto de Pesquisas e 
Estudos Afro-Brasileiros (IPEAFRO) na construção de uma educação antirracista. Sér.-Estud.,  
Campo Grande ,  v. 29, n. 67, p. 223-236,  set.  2024 .   Disponível em 
<http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S231819822024000300223&lng=
pt&nrm=iso>. acessos em  30  dez.  2024.  Epub 12-Dez-2024. 
https://doi.org/10.20435/serieestudos.v29i67.1850. 

SILVÉRIO, Valter Roberto; UNESCO Office in Brasilia; Brazil. Ministry of Education; Federal 
University of São Carlos (Brazil) (Orgs.). Síntese da coleção história geral da África, I: pré-
história ao século XVI. Brasília: UNESCO, Ministério da Educação, Universidade Federal de 
São Carlos, 2013. 745 p., il. mapas. 

TEMPELS, Placide. La philosophie bantoue. Paris: Présence Africaine, 1945. 

VIEIRA, Carlos Eduardo; CORREIA, Fabiola. Maciel. Abdias Nascimento: trajetórias de um 
griot moderno. São Paulo: Edições Nesp, 2022.      

WILLIS,. Bruce. The Adinkra dictionary: a visual primer on the language of Adinkra. 
Washington, D.C.: Pyramid Complex, 1998. 

 

 

Recebido em: Abril /2025.  
Aprovado em: Julho/2025.  
 


