
 
 

       https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                  2358-4319 

 

 
Pedagogias Ancestrais para o Bem Viver: uma tecitura transcultural sociopoética 

 
Jacques Moendy Gauthier*, Reinaldo Matias Fleuri** 

 
Resumo 

A humanidade, mergulhada em uma doença educacional profunda, assiste à destruição dos equilíbrios necessários 
à vida na Terra. Espécies desaparecem, recursos se esgotam, povos são explorados, tudo alimentado pela 
educação que valoriza competição, individualismo e visão curta. A escola, cúmplice dessa tragédia, precisa rever 
seus princípios. Mas há remédios. Povos ancestrais, com a Terra no centro de suas cosmologias, ensinam o Bem 
Viver, a vida em plenitude, na qual educar a juventude é resgatar a harmonia perdida. É necessário compreender 
que reexistir é mais que resistir; é afirmar a vida. Neste artigo, refletimos o que buscamos aprender com os Guarani 
e o xamanismo. Entendemos que pedagogias ancestrais, como a sociopoética, surgem como práticas educativas 
que, em vez de uniformizar, celebram a singularidade e o enraizamento nas ancestralidades. O artigo tece vozes, 
trajetórias e aprendizados, propondo uma educação que, em vez de disciplinar, convida à Vida em Plenitude, onde 
corpo, mente e espírito dançam na teia do Bem Viver, escapando das amarras coloniais. 
Palavras-chave: Pedagogias Ancestrais; Bem Viver; sociopoética. 

 

Ancestral Pedagogies for Good Living: a sociopoetic cross-cultural matrix 
 

Abstract 
Humanity, immersed in a profound educational disease, is witnessing the destruction of the balances necessary for 
life on Earth. Species disappear, resources are depleted, peoples are exploited, all fueled by education that values 
competition, individualism and short-sightedness. The school, an accomplice in this tragedy, needs to review its 
principles. But there are remedies. Ancestral peoples, with the Earth at the center of their cosmologies, teach Good 
Living, Life in Plenitude, in which educating youth is to rescue the lost harmony. It is necessary to understand that 
reexisting is more than resisting; it is affirming life. In this article, we reflect on what we seek to learn from the Guarani 
and shamanism. We understand that ancestral pedagogies, such as sociopoetics, emerge as educational practices 
that, instead of standardizing, celebrate uniqueness and rootedness in ancestry. The article weaves voices, 
trajectories and learnings, proposing an education that, instead of disciplining, invites us to Life in Plenitude, where 
body, mind and spirit dance in the web of Good Living, escaping from colonial ties. 
Keywords: Ancestral Pedagogies; Good Living; Sociopoetics. 

 

Pedagogías ancestrales para el Buen Vivir: un tejido transcultural sociopoético 
 

Resumen 
La humanidad, inmersa en un profundo malestar educativo, presencia la destrucción de los equilibrios necesarios 
para la vida en la Tierra. Especies desaparecen, recursos se agotan, pueblos son explotados, todo ello alimentado 

                                                        
* Doutor em Educação (Universidade de Paris 8). Mestre em Filosofia (Universidade de Besançon). Professor-pesquisador 
aposentado pelo Ministério da Educação Nacional (França). Pesquisador associado ao Projeto Integrado de Pesquisa "Educação 
intercultural: viver, conviver e gerar Vida em Plenitude" (UFSC/CNPq, 2022-2027). ORCID: orcid.org/0000-0003-4776-2574. 
Lattes:  https://lattes.cnpq.br/3521404840186488. E-mail: jacques.jupaty@gmail.com. 
** Doutor em Educação (Unicamp). Professor permanente no Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Ciências 
Humanas (PPGICH/UFSC). Coordena o Grupo de Pesquisas "Viver em Plenitude: Educação Intercultural e Movimentos Sociais" 
(UFSC/CNPq), que mobiliza a "Rede Mover". Faz parte do Instituto Paulo Freire. É Pesquisador Sênior do CNPq e coordena o 
Projeto Integrado de Pesquisa "Educação intercultural: viver, conviver e gerar Vida em Plenitude" (UFSC/CNPq). 
ORCID: orcid.org/0000-0002-7372-1429. Lattes: lattes.cnpq.br/0966229092773143. E-mail: rfleuri@gmail.com. 

http://orcid.org/0000-0003-4776-2574
https://wwws.cnpq.br/cvlattesweb/PKG_MENU.menu?f_cod=CD378FD6B633D5605C212D60B2E529A9
mailto:jacques.jupaty@gmail.com
http://orcid.org/0000-0002-7372-1429
http://lattes.cnpq.br/0966229092773143
mailto:rfleuri@gmail.com


 

Pedagogias Ancestrais para o Bem Viver: uma tecitura transcultural sociopoética 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

2 
 

por una educación que val’ora la competencia, el individualismo y la miopía. La escuela, cómplice de esta tragedia, 
necesita revisar sus principios. Pero existen remedios. Los pueblos ancestrales, con la Tierra en el centro de sus 
cosmologías, enseñan el Buen Vivir, la vida en plenitud, donde educar a la juventud es rescatar la armonía perdida. 
Es necesario comprender que reexistir es más que resistir; es afirmar la vida. En este artículo, reflexionamos sobre 
lo que buscamos aprender del Guarani y del chamanismo. Entendemos que las pedagogías ancestrales, como la 
sociopoética, emergen como prácticas educativas que, en lugar de estandarizar, celebran la singularidad y el 
arraigo en las tradiciones ancestrales. Este artículo entrelaza voces, trayectorias y aprendizajes, proponiendo una 
educación que, en lugar de disciplinar, invita a la Vida en Plenitud, donde cuerpo, mente y espíritu danzan en la red 
del Buen Vivir, escapando de las ataduras coloniales. 
Palabras clave: Pedagogías Ancestrales; Buen Vivir; sociopoética. 

INTRODUÇÃO 

A doença educacional pela qual a humanidade está passando é grave. A destruição 

dos equilíbrios necessários para manter a diversidade da vida no planeta, com um número 

assustador de espécies vegetais e animais desaparecendo, a exploração sem limite de recursos 

limitados e de povos inteiros por um capitalismo predador são consequências de como fomos 

educados, dos valores que nos foram ensinados. Mesmo se o ambiente educacional 

responsável por esse estado de coisas diz mais respeito às sociedades como um todo que à 

instituição escolar, essa tem seu papel, ao valorizar a competição, o individualismo e visões de 

curto prazo.  

O diagnóstico é severo, e sabemos que são as próprias condições de sobrevivência 

da humanidade, como espécie, que estão em jogo. A Mãe Terra sobreviverá à nossa possível 

extinção. Existem remédios para essa doença. Entre eles, estudaremos aqui os que vêm dos 

povos que respeitam sua ancestralidade, tendo, no seu centro, a Terra, nossa mãe universal e, 

da maneira mais ampla, o conjunto das energias existentes na natureza. 

Nossa responsabilidade como espécie é grande, pois temos a capacidade de 

escolher valores, seja de vida, seja de morte. Temos fé na possibilidade de educar a juventude 

para o que os indígenas chamam de Bem Viver (ACOSTA, 2019, p. 67-87). Vamos aprender com 

eles o resgate da capacidade de viver bem, que perdemos com os violentos processos de 

colonização dos povos originários, da Natureza e das mentes humanas.   

Neste artigo começaremos por apresentar nossas respectivas trajetórias pessoais 

de vida e de pesquisas pelas quais vimos descobrindo e trilhando sendas de pedagogias 

ancestrais. Em seguida, sempre alternando e compondo as vozes de coautores, apresentaremos 

a simbiose de alguns aprendizados transculturais recentes a partir da interlocução 



 

Jacques Moendy Gauthier; Reinaldo Matias Fleuri  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

3 

particularmente com o povo Guarani e com culturas xamânicas. Nos entreteremos a discutir 

algumas dimensões das pedagogias ancestrais para, enfim, rever nessas pedagogias a proposta 

da sociopoética como prática educacional de pesquisa cooperativa que potencializa a 

singularidade autoral de cada participante, ao consolidar sua posição e seu vínculo comunitário 

enraizados em suas ancestralidades e na Vida em Plenitude.  

Compartilhamos um profundo sentimento de justiça e solidariedade, sustentados 

pela convicção de que quem para de aprender já está morto. Ambos seguimos aprendendo com 

aqueles que a colonização tentou excluir. 

Pedagogia da reexistência ancestral   

(Reinaldo Matias Fleuri) 

O conceito de “reexistência” é introduzido por Catherine Walsh como uma forma de 

resistência que vai além da simples oposição ao colonialismo. Trata-se de uma afirmação ativa 

da vida e das identidades ancestrais. A reexistência envolve práticas insurgentes que buscam 

resistir, (re)existir e (re)viver, promovendo pedagogias decoloniais que desafiam as estruturas 

de poder estabelecidas. Em sua obra “Pedagogías decoloniales. Prácticas insurgentes de 

resistir, (re)existir y (re)vivir”, Walsh (2013) explora como artistas indígenas e afro-colombianos 

geram a reexistência em suas práticas pedagógicas, promovendo uma educação que valoriza as 

epistemologias marginalizadas pelas narrativas coloniais. A reexistência, portanto, é uma 

prática que busca não apenas resistir às opressões, mas também afirmar e revitalizar 

identidades, culturas e saberes que foram historicamente subjugados.  

Nas perspectivas culturais dos povos originários, conhecer a si mesmo implica em 

conectar-se com as próprias origens, com os próprios ancestrais, cujos valores profundos cada 

pessoa traz na própria intimidade, a qual se conecta com a Vida em Plenitude gerada pela Mãe 

Terra.  Lembro a busca de Santo Agostinho por entender e se conectar com Deus, que podemos 

entender filosoficamente como o princípio articulador da vida, da fluidez e da coesão entre todos 

os seres, com as dimensões relacionais que constituem a harmonia do cosmos. Agostinho 

descobre que Deus, fonte geradora de vida, é “mais íntimo que o meu próprio íntimo e mais 

sublime que o ápice de meu ser!” (Agostinho, 1973, p. 63).  

Em minha trajetória como educador e pesquisador em educação popular, procurei 

desvelar os dispositivos disciplinares de poder que sustentam o autoritarismo em nossas 



 

Pedagogias Ancestrais para o Bem Viver: uma tecitura transcultural sociopoética 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

4 
 

práticas pedagógicas. Ao longo de mais de cinquenta anos de trabalho como professor, atuando 

contracorrente em contextos institucionais disciplinares, insisti em buscar promover uma 

educação crítica e dialógica, inspirada por Paulo Freire. Investi em compreender e promover 

práticas de educação intercultural em diálogo e colaboração com os movimentos populares.  

Comecei a questionar as visões antropocêntricas típicas da ciência moderna, ao 

aprender com os povos originários sua cosmovisão do Bem Viver, ou seja, da Vida em Plenitude. 

Essa abordagem valoriza a reciprocidade e a harmonia com a natureza. Nessa perspectiva 

intercultural crítica e decolonial, o protagonismo dos povos originários, com suas culturas 

ancestrais não coloniais, contribui para desconstruir os dispositivos coloniais patriarcais e 

racistas, assim como para repensar a educação popular no atual cenário de crise civilizatória 

global. As culturas ancestrais do Bem Viver asseveram que os processos de resistência e de 

reexistência decoloniais se tecem como processos vitais de reciprocidade, de 

complementaridade, de integralidade, geradores de conexões pessoais e coletivas de 

solidariedade e de criatividade (Zarallo Valdés; Matias Fleuri, 2024). Entendi, enfim, que 

promover vida em plenitude é, pois, a estratégia mais radical e mais potente de combater a 

colonialidade.  

Em 1999, na UFSC, realizamos uma experiência sociopoética (Fleuri; Gauthier; 

Grando, 2001) envolvendo onze pesquisadores e pesquisadoras, estudantes de mestrado e 

doutorado. Nosso objetivo era analisar a lógica, geralmente inconsciente, que utilizamos para 

representar o mundo. Por meio de práticas teatrais e pedagógicas, buscamos explorar nosso 

inconsciente coletivo, sistematizando na ocasião o modo como imaginamos as figuras do índio, 

do negro e do branco. 

Essa experiência revelou que idealizávamos o índio como uma figura histórica, 

habitante valoroso da floresta, marcado por sua candura humana. O negro era associado à 

escravidão e ao sofrimento, visto como alguém estigmatizado pelo cruel processo escravagista. 

Já o branco era concebido como a figura mais deplorável: autoritária e destruidora da natureza. 

Desconstruir essas representações étnicas inconscientes tem sido, para mim, um trabalho 

longo e desafiador. 

Compreendi que essa ilusão inconsciente funciona como uma película diáfana que 

condiciona, de maneira positiva ou negativa, minha relação com as pessoas. Desmontar esses 



 

Jacques Moendy Gauthier; Reinaldo Matias Fleuri  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

5 

preconceitos tem sido um esforço educativo minucioso, especialmente enriquecido pelo 

convívio com parentes indígenas e quilombolas, em atividades realizadas principalmente na 

Amazônia. 

Ao interagir com essas comunidades no presente, fui desconstruindo o mito que 

idealiza essas pessoas como seres de um passado ao qual já não pertencemos. Passei a me 

perceber, e aos companheiros e companheiras de lutas no campo educacional e social, como 

parentes — pessoas singulares e próximas, conectadas por ancestralidades comuns. Foi 

essencial reconhecer os processos violentos de dominação e exploração vividos por nossos 

antepassados. Contudo, reconhecer os valores ancestrais, inspiradores da perspectiva do Bem 

Viver como forma de vida essencial, foi igualmente fundamental, especialmente considerando 

seu ressurgimento contemporâneo. 

A primeira mudança significativa em meu processo de pesquisa foi perceber os 

companheiros e as companheiras de lutas populares como amigos, interlocutores e como 

“parentes”, por sermos portadores de ancestralidades originárias. Nesse sentido, a educação 

intercultural crítica começa por uma busca pessoal de reconexão com as próprias raízes 

ancestrais e com aqueles que compartilham esse mesmo processo. Assim, desmistificamos a 

figura idealizada do “índio”, bem como do “negro”, e passamos a interagir de forma mais 

humana, afetiva, solidária e engajada, ao mesmo tempo que cultivamos nossas próprias raízes 

ancestrais. Chamo essa vivência de “interculturalidade profunda” ou “radical”, ou “ancestral”, 

pois está enraizada no reconhecimento de nossas conexões com os modos de ser e viver legados 

por nossos ancestrais. 

Assim, os diversos cenários de minha jornada educacional (Matias Fleuri; Moraes 

Corrêa; Costa Silva, 2024; 2025) levaram-me a entender a relevância de articular a educação 

com os movimentos populares e a interculturalidade crítica. Em colaboração com esses 

movimentos, surgem brechas para superar os dispositivos de poder e de sujeição, criando uma 

educação que promova a consciência crítica e que resista às imposições do modelo 

colonizador. Inspirado pela prática educativa dos povos originários, vejo a necessidade da  

educação intercultural e transcultural que reconheça todos os seres como geradores de um 

sistema de vida integrado, onde a solidariedade e o respeito pelas ancestralidades possam nos 

guiar. 



 

Pedagogias Ancestrais para o Bem Viver: uma tecitura transcultural sociopoética 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

6 
 

Dessa forma, minha prática busca honrar o legado das culturas ancestrais, não 

como uma forma de reviver o passado, mas de aprender com elas a viver o presente e moldar 

contextos convivenciais que valorizem a relacionalidade e a dignidade de todas as formas de 

existência.  

Essa mesma paixão pela aprendizagem junto aos povos da Ancestralidade também 

se manifesta no percurso de vida de Jacques Moendy Gauthier. 

Rumo à Sociopoética – Das Montanhas Kanak às Florestas Encantadas Brasileiras 

(Jacques Moendy Gauthier) 

Moendy é o nome Tupi que me foi dado durante uma iniciação na comunidade 

multiétnica Kariri-Xocó “Pawí Crody”, na Bahia (município de Entre Rios). Sempre me reconheci 

numa dupla ancestralidade, como modelos de luta, simplicidade e resistência: do lado materno, 

minha avó judia teve que se esconder e mudar de nome (o que não é nada) para escapar da 

política de extermínio do ocupante nazista, durante a segunda guerra mundial. Teve igualmente 

a coragem de se divorciar numa época na qual este ato implicava em sofrer um grande estigma, 

além de se arriscar a viver na miséria. Do lado paterno, tive o modelo dos avós, trabalhadores do 

fundo da mina de carvão, que tinham uma história coletiva de luta e que eram gente bem calada, 

como são geralmente os povos das montanhas.  

Construí minha identidade com esses personagens idealizados. Aos 30 anos 

descobri o sagrado presente nas paisagens junto ao povo originário da Nova Caledônia ainda 

colonizada pela França, o povo Kanak, e participei da criação do “Sindicato dos Trabalhadores 

Kanak e Explorados da Educação”, lutando pela independência.  

Assim, escrevi uma tese de doutorado sobre a experiência das “Escolas Populares 

Kanak”, nascidas num período de lutas violentas. Pedagogicamente eram inspiradas em Paulo 

Freire e no trabalho do nosso sindicato que perguntava nas aldeias “Como você quer a escola 

da independência?”. Fiz questão de defender meu trabalho também na Universidade Popular de 

Kanaky, que pertencia ao movimento das Escolas Populares Kanak. Na oca tradicional, o 

presidente da banca, o ancião Ninë Wéa, me disse: “Os demais examinadores são os 

professores e grandes alunos mortos pelo exército francês”. Fui aprovado.  



 

Jacques Moendy Gauthier; Reinaldo Matias Fleuri  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

7 

Após a defesa da tese fui ao Rio de Janeiro em busca de um trabalho novo. Professor 

visitante na Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ) e depois, na Universidade Federal 

do Rio de Janeiro (UFRJ), criei a Sociopoética entre 1994 e 1995, numa pesquisa realizada com 

adolescentes do Projeto “Servir” que dependia do Centro Federal de Educação Tecnológica 

(CEFET) Celso Suckow da Fonseca. Esse projeto buscava a formação para a cidadania, com 

reforço nas matérias básicas, junto a jovens de várias comunidades do bairro.  

Utilizei técnicas oriundas do Teatro do Oprimido no qual fui formado, outras que 

criei, sempre com uma orientação libertária e libertadora vindo da Análise Institucional e da 

Esquizo-Análise, da Pedagogia do Oprimido, dos Grupos Operativos e outros. Tudo está a serviço 

da produção de conhecimentos. Os facilitadores e as facilitadoras das pesquisas sociopoéticas 

não pretendem libertar nem curar ninguém: é o próprio grupo-pesquisador que realiza esse 

“trabalho”, se quiser.  

A noção de “grupo-pesquisador” é fundamental: quem pesquisa são os 

participantes da pesquisa (no caso citado, foram os adolescentes), e não tem aquela hierarquia, 

habitual na academia, dos pesquisadores oficiais que pesquisam sobre um grupo, ou uma 

comunidade. O aspecto anarquista da Análise Institucional fica presente, assim como o anarco-

sindicalismo do meu sindicato kanak, que ecoa com a vida dos indígenas de lá, onde o indivíduo 

não pode pensar sua identidade fora da comunidade e da ancestralidade, e onde nenhuma 

decisão pode ser tomada sem ouvir e valorizar a palavra de cada clã. 

Quem facilita a produção do conhecimento está colocado a serviço do grupo, para 

ajudar na criação contraconceitual de saberes que se encontram em nenhuma publicação 

acadêmica existente. Queremos o novo, o instituinte, o revolucionário, o contracolonial, e não 

verificar teorias já existentes! 

Como elaborei o encontro filosófico e epistemológico com as pedagogias 

ancestrais? Para mim, era óbvio que a noção de “ciência” devia ser ampliada a contextos não 

eurocêntricos. Muitas visões convergem para essa posição epistemológica. Particularmente, o 

pragmatismo na filosofia (James, 2022) e as tendências atuais da física, que substituem a noção 

de pertinência à de verdade (Prigogine, 2001) e como escrevem Cassé e Morin (2008), no 

subtítulo de sua obra, somos “Filhos do Céu, entre Vazio, Luz e Matéria”.  

A noção de dialogicidade, central na obra de Paulo Freire, nos convida a criar 

diálogos civilizacionais nas nossas pesquisas: podemos criar “verdades”, ou melhor, 



 

Pedagogias Ancestrais para o Bem Viver: uma tecitura transcultural sociopoética 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

8 
 

“pertinências” compartilhadas através do diálogo entre o que é uma verdade numa cultura dada 

e numa outra. Vou dar um exemplo: a acupuntura é verdadeira não somente na epistemologia 

da Medicina Tradicional Chinesa, mas também numa visão pragmática: ela funciona. Entrando 

em diálogo com a medicina alopática, nada nos impede de praticar as duas medicinas de 

maneira complementar para curar da melhor forma possível uma pessoa. É a mesma coisa com 

as “medicinas da floresta”, as folhas do candomblé e de xamãs indígenas. Essa posição 

epistemológica conflue com o “perspectivismo indígena” segundo Eduardo Viveiros de Castro 

(2018). 

Encontrei na noção budista de vacuidade, principalmente na obra do filósofo 

Nāgārjuna (2002), uma base sólida para processar em mim essa dialogicidade. Resumindo sua 

argumentação sofisticada: não podemos nos apegar a tal ou qual teoria, e sim devemos ir além 

das aparências e suas justificativas pelo pensamento. Simplesmente, meditar. O Mistério é o 

fundo sem fundo da existência, diriam os indígenas de Abya Yala, das Américas. Portanto, a cura 

das nossas ilusões e “certezas” está além da dualidade conceitual, em espaços meditativos 

(que certas plantas nativas sabem proporcionar). 

Aqui fazemos um pulo epistemológico, ao introduzirmos a espiritualidade no 

coração das nossas pesquisas e ao abrirmos a possibilidade de uma epistemologia não apenas 

dialógica e intercultural, mas espiritual e transcultural. O mestre da ciência trans é o Silêncio. 

Depois, realizaremos com calma aquilo que Antônio Bispo dos Santos (Nêgo Bispo) e Ailton 

Krenak chamam de “confluência” entre saberes. Veremos abaixo na correnteza deste artigo 

como a Sociopoética ajuda na criação de tais confluências.  

Para contextualizar o potencial de confluência transcultural mediante a 

espiritualidade, cultivada por pedagogias ancestrais movidas pelo Bem Viver, vamos lembrar um 

pouco do que aprendemos recentemente em conversa com uma comunidade guarani. 

Pedagogias ancestrais para viver e conviver em plenitude: o que os Guarani nos ensinam 

As lutas históricas pela construção do Bem Viver ultrapassam barreiras geográficas, 

manifestando formas diversas de habitar o mundo. Nêgo Bispo define essa pluralidade de 

experiências como uma característica dos “povos contracoloniais” (Bispo dos Santos; Pereira, 

2023), ressaltando que a resistência e a reexistência são processos dinâmicos que se 



 

Jacques Moendy Gauthier; Reinaldo Matias Fleuri  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

9 

reinventam em resposta às rupturas impostas pela modernidade. Essas vivências confrontam 

diretamente as estruturas coloniais e apresentam alternativas concretas para enfrentar as crises 

socioambientais globais. São propostas que se entrelaçam de maneira rizomática através de 

pedagogias ancestrais que cultivam a vida em plenitude. 

Uma experiência significativa, que ampliou nossa compreensão sobre os saberes e 

pedagogias ancestrais como caminhos para o Bem Viver, ocorreu no diálogo de um grupo de 

estudantes e professores universitários com a Comunidade Guarani Pira Rupa (município de 

Palhoça, SC) em onze de outubro de 2024. 

O cacique Marco Karai Jekupe (Marco Antônio Oliveira da Silva) e sua esposa Jaxuka 

Rete (Cristiana Samaniego), diretora da Escola Indígena de Educação Fundamental, nos 

receberam na Opy (Casa de Reza), onde, reunidos ao redor do fogo, tivemos uma conversa 

instigante. Karai Jekupe expressou sua satisfação em nos acolher, reafirmando um gesto 

tradicional dos Guarani. Apesar do histórico de frustrações nas interações com os colonizadores 

– que, ao serem bem recebidos, roubaram e assassinaram os povos originários – a comunidade 

mantém sua forma distinta de tratar as pessoas. “Mas o povo Guarani – afirma o cacique – 

continuamos a cuidar e a tratar as pessoas com carinho. Somos diferentes dos colonizadores!”. 

Essa postura de hospitalidade, respeito e reciprocidade está profundamente 

enraizada na forma de ser e viver dos Guarani, refletindo-se no cotidiano comunitário. Karai 

Jekupe relatou que “nesta comunidade, fazemos tudo juntos. Trabalhamos juntos, cantamos 

juntos e vamos juntos para as partidas de futebol. Quando há eventos, vamos todos juntos. 

Somos assim, uma família. Temos muito respeito uns pelos outros, e é muito raro brigarmos”. 

O estilo de vida do povo Guarani – que no Brasil se compreende em três subgrupos: 

Guarani-Ñandeva, Guarani-Kaiowa e Guarani-Mbya – é sustentado por uma cosmologia 

espiritual rica, na qual divindades, espíritos e ancestrais desempenham papéis essenciais na 

organização social e na construção da identidade, tanto individual quanto coletiva. Dentro dessa 

tradição, há uma hierarquia espiritual que orienta a vida comunitária e influencia ritos, práticas 

culturais e a educação das novas gerações. 

Karai Jekupe explicou que, na cultura Guarani, há um Deus e diversos reinos 

espirituais que protegem as pessoas.  

Nossas almas vêm de cada reino. Por isso, quando a gente se identifica com 
outra pessoa, é porque sua alma veio do mesmo reino. A gente já era amigo lá 



 

Pedagogias Ancestrais para o Bem Viver: uma tecitura transcultural sociopoética 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

10 
 

em cima. Quando vem para cá, a gente se dá muito bem. A gente sabe disso 
também pelo nome. Em certa época do ano, o Xeramói, o curandeiro, faz o 
batismo da criança e revela seu nome, indicando de qual reino ela veio. Aí a 
gente se reconhece. (Marco Karai Jekupe, 2024) 

O ritual do Nhemongaraí, cerimônia guarani de batismo e nominação, não se limita 

a um ato simbólico, mas representa um momento de plena manifestação do nhe’ẽ, o espírito da 

criança. O nome cerimonialmente atribuído carrega profundos significados vinculados às 

divindades e aos ancestrais, estabelecendo o papel do indivíduo dentro da sociedade Guarani. 

Karai Jekupe e Jaxuka Rete enfatizaram que esse processo de nomeação e 

fortalecimento espiritual na infância é crucial para a construção da identidade pessoal e coletiva 

dos Guarani, pois reafirma o elo entre os membros da comunidade e seus ancestrais, garantindo 

a continuidade dos valores e tradições espirituais. 

Os saberes culturais são transmitidos ao longo das gerações por meio da oralidade 

e da participação ativa das crianças nos eventos sociais e religiosos. Desde cedo, elas aprendem 

os mitos, os rituais e a importância dos ancestrais, consolidando sua identidade dentro do 

grupo. 

A Opy, ou casa de reza, ocupa um papel central na comunidade, sendo o espaço 

onde diariamente os membros se reúnem para cantar, dançar, rezar e, principalmente, dialogar 

ao redor do fogo. A construção da casa de reza ocorre coletivamente, em mutirão, utilizando 

materiais naturais. Sua arquitetura, planejada para harmonizar energias, possui a porta principal 

voltada para o nascente e uma janela direcionada ao poente, permitindo a circulação das boas 

energias que orientam a comunidade nas decisões diante dos desafios sociais e das marcas da 

colonialidade (SAMANIEGO, 2024, p.29). 

A luta pela preservação do território é essencial para manter o modo ancestral de 

vida dos Guarani, em sintonia com os ciclos da natureza e os desígnios de Nhanderu, a divindade 

suprema. O Tekoá é o espaço onde os Guarani podem viver conforme seus costumes, 

preservando sua cultura, organização social, espiritualidade e meios de subsistência. A 

agricultura, por exemplo, transcende a dimensão produtiva e adquire um caráter simbólico e 

ritualístico. 

Esse modo de vida confronta diretamente o modelo capitalista de produção, que, 

sob a lógica do sistema colonial, impõe-se de maneira violenta, gerando conflitos em diversas 

frentes. O povo Guarani Ñandeva, especialmente na região do Mato Grosso do Sul, de onde 



 

Jacques Moendy Gauthier; Reinaldo Matias Fleuri  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

11 

Cristiana é originária, enfrenta um cenário histórico de disputas intensas contra a ocupação e 

exploração de seus territórios. Lideranças indígenas são assassinadas ou cooptadas, 

comunidades são dispersas e os indígenas são frequentemente forçados a integrar o mercado 

de trabalho urbano e rural em condições subalternas e precárias. 

A resistência Guarani à violência colonial se expressa na busca da Terra sem Mal (Yvy 

Marã Ey), um espaço idealizado de harmonia e justiça, livre de sofrimento. No entanto, essa 

busca não se limita a uma jornada geográfica, mas caracteriza um modo de vida fundamentado 

na espiritualidade, reciprocidade e conexão com a natureza, “porque – como pontua Melià 

(1990, p. 43) – no fundo, não é a migração em si que define os Guarani, mas sim o modo 

particular de viver a economia de reciprocidade”. 

A professora Cristiana e o cacique Marco compartilharam que, mesmo diante das 

tensões com os colonos que ocuparam suas terras ancestrais e ainda mantêm um olhar hostil 

sobre os indígenas, a comunidade guarani procura manter relações respeitosas e evitar 

conflitos. Sempre que precisam atravessar propriedades privadas, buscam dialogar, pedir 

licença e negociar o uso da terra, mesmo sabendo que historicamente esse território pertenceu 

a seus ancestrais. 

Com resiliência, avançam em suas lutas, atravessando as fissuras da violência 

colonial praticada pelo Estado-Nação, seja ocupando espaços políticos – como a criação do 

Ministério dos Povos Indígenas –, seja mobilizando-se contra projetos políticos e econômicos 

coloniais, como a tese do marco temporal, a devastação promovida pelo agronegócio e a 

exploração predatória de mineradoras. Além disso, travam batalhas constantes para indigenizar 

e decolonizar a escola, o sistema de saúde indígena, as universidades, o próprio Estado e os 

diferentes contextos da sociedade moderna contemporânea.  

Essas lutas se catalisam na narrativa ancestral guarani da busca da Terra sem Mal 

(Yvy Marã Ey), imaginado como um lugar de harmonia, onde não há sofrimento nem injustiça. 

Mas essa busca não é só uma viagem física – é um modo de viver, baseado na espiritualidade, 

na reciprocidade e na conexão com a natureza. Assim, essa cosmopercepção nos incita a 

compreender que as lutas socioculturais agenciadas pelo povo Guarani – assim como pelas 

culturas xamânicas dos povos originários – configuram suas “máquinas de guerra” como 

“máquinas de paz” – como ensaiaremos a seguir, mediante a voz de Jacques Moendy Gauthier. 



 

Pedagogias Ancestrais para o Bem Viver: uma tecitura transcultural sociopoética 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

12 
 

A ciência xamânica em confluência com uma abordagem filosófica de tradição “ocidental” 

Nossa tarefa se torna mais fácil porque o “xamanismo” e suas vertentes, como as 

religiões de matriz africana, apontam para valores profundos tecidos na história. 

Quais as características universais do xamanismo ancestral? Elas expressam 

valores ativos no que Kaká Werá (2024, p. 20 e seguintes), identifica, nos povos nômades de 

tradição guarani e tupi, como um triplo lugar: o lugar interior (nosso espírito singular, alma, 

essência, consciência…); o lugar que ocupamos no mundo, entre outras espécies vivas e na 

continuação das gerações, dos nossos ancestrais até as gerações dos netos e bisnetos etc.; e o 

lugar na comunidade, feito de respeito para com outrem e os valores que orientam a vida em 

comum. 

Essa visão é transversal, pois se encontra em todos os povos enraizados na 

Ancestralidade: nosso espírito tem uma missão, dada pela Ancestralidade (a depender das 

culturas, podem ser os ancestrais do clã como no xamanismo mongol, divindades que 

configuraram nossa cabeça, como no candomblé, ou espíritos criadores que nos deram nossa 

vibração-música singular, como nos povos guarani e tupi). Em todos os casos, em todas as 

culturas ancestrais, o Respeito, o Amor, a Responsabilidade, a Gratidão, a Partilha, a Alegria e a 

Perseverança são “qualidades” que orientam o Bem Viver.  

Cada ser humano é responsável pela forma que tomará seu caminho de vida e, para 

que essa forma seja harmoniosa e amorosa, ele pode confiar em educadores e educadoras. Para 

as culturas ancestrais, existem seres especiais que nos ajudam a conformar nosso caminho de 

vida aos valores éticos e espirituais superiores. São os pajés e os pais e mães-de-santo, que, por 

meio de rituais, envolvem poderes espirituais capazes de conectar nosso mundo material – 

confuso e frequentemente doente – a um mundo onde as energias são puras, fluidas e 

saudáveis. 

Isso, no entanto, é uma maneira de falar, pois as energias de cura e purificação dos 

nossos males estão presentes em nosso próprio mundo, na Natureza, da qual fazemos parte. 

Nas formas de xamanismo ancestral, a saúde passa pela harmonização do corpo, da mente e do 

espírito. Um dos grandes problemas do sistema educacional vigente nas sociedades do século 

XXI é a separação entre corpo, mente e espírito. Este último, simplesmente, sumiu: em que 

escola ou universidade se encontram espaços para a meditação, a educação para a 



 

Jacques Moendy Gauthier; Reinaldo Matias Fleuri  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

13 

benevolência e a gentileza, o respeito ao outro…? A educação do corpo se restringiu, quando 

existe, aos aspectos musculares e nervosos, sem qualquer consideração pelas energias que 

percorrem o corpo, como meridianos e chacras. Fica apenas uma educação das mentes, muito 

frequentemente moldada segundo aquela pedagogia “bancária” que Paulo Freire (1974) 

denunciava com tanto vigor. Ora, podemos trazer, graças às formas ancestrais de educar, novas 

perspectivas – físicas, mentais e espirituais – para a educação da juventude. 

Vamos, sim, criar o que Deleuze e Guattari (1995), em Mil Platôs, chamaram de 

“máquina de guerra” nômade. Precisamente, em homenagem ao antropólogo francês Pierre 

Clastres (2003) que estudou particularmente os recursos que os Guarani utilizaram para impedir 

o nascimento do Estado na sua sociedade. Da mesma maneira, queremos impedir que nossas 

pesquisas tomem uma forma colonial, ao repetirem os modelos acadêmicos eurodescendentes 

em vigor.  

Com a expressão máquina de guerra nômade, Guattari e Deleuze (1995) se referem 

obviamente aos grandes guerreiros nômades, que foram os mongóis: o dispositivo arco-flecha-

cavalo permitiu conquistas imensas e muito rápidas. Mas a afirmação precisa, dada no capítulo 

12, é decisiva: a máquina de guerra não tem a guerra por objeto. O foco é diferente: trata-se de 

criar potentes afetos, a partir de um lugar exterior às instituições em vigor (estatais ou que têm a 

forma vertical de um Estado, como os dispositivos educacionais de dominação e conformismo). 

E esses afetos geram, em pesquisas contracoloniais, problemas filosóficos e conceitos que a 

academia nem tem condição de imaginar. Assim, argumentam nossos autores, afetos-animais, 

como dentro de uma matilha de lobos, permitem a criação de “contrapensamentos”, de um 

pensamento-de-fora (Guattari; Deleuze, 1995, v. 4, p. 39-74). O próprio pensamento é uma tribo 

nômade, uma matilha que desconstrói o pseudopensamento estatizado, instituído. Deleuze e 

Guattari pretendem contrapensar dentro da tradição filosófica e cultural europeia, ao seguirem 

sua própria ancestralidade (escolhida, selecionada!). Para nós, é ainda mais fácil introduzir o 

assim chamado “pensamento-de-fora” ou “contrapensamento”: é só pensar com, a partir de, 

dentro da floresta (ou do sertão, do pantanal). Quem está pensando no meu corpo dançando ou 

em transe, senão os ancestrais, o espírito da onça ou da jiboia, do raio ou do rio?  

O problema maravilhosamente intenso será: Como criar uma tradução desse 

pensamento jiboia, pensamento-onça (entre outras possibilidades), numa forma escrita e 



 

Pedagogias Ancestrais para o Bem Viver: uma tecitura transcultural sociopoética 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

14 
 

argumentativa que com certeza poderá favorecer o debate de ideias na sociedade em geral, na 

academia em particular, e abrir para políticas públicas contracoloniais? 

Cada máquina de guerra cria agenciamentos coletivos que unem afetos e ideias, e 

convocamos afetos-ideias ancestrais vindos da floresta. A Sociopoética fala de confetos 

(conceitos-afetos) e de intuicetos (intuição-afetos).  Tem tudo a ver com a noção de 

“contraconceito” criada por Antônio Bispo dos Santos, Nêgo Bispo: os conceitos criados, diz ele, 

são extremamente afetivos, eles nos afetam pelas energias da Natureza e da ancestralidade. É 

uma relação de forças onde se enfraquece o inimigo colonial e se fortalece a resistência. Assim, 

o envolvimento (com a Natureza e com a ancestralidade) contrapõe-se ao “desenvolvimento”.  

A biointeração (modo de produção onde todas as espécies colaboram para dar o melhor, como 

colaboraram desde sempre, já que cresceram juntas) se contrapõe ao “desenvolvimento 

sustentável”, filho das burocracias acadêmicas e internacionais; a confluência contracoloniza 

as coincidências ... (Bispo dos Santos; Pereira, 2023, p.14). Os animais e até as plantas ensinam 

aos seres humanos, pelas suas sensibilidades que não temos, pelas suas perspectivas vitais, 

orgânicas, próprias. É só observar e ter a humildade de nos manter como eternos aprendizes. 

Com efeito, a “máquina de guerra” não tem por objeto a guerra, mas o pensamento. 

Pela sua educação ancestral, os indígenas são guerreiros e guerreiras da Paz. A máquina de 

guerra é paradoxalmente uma máquina de paz, conforme os ensinamentos das medicinas da 

floresta – como a Jurema, a Ayahuasca ou o rapé – e do grande orixá Oxalá. Como nos mostraram 

indígenas Pataxó do Extremo-Sul da Bahia numa pesquisa (Gauthier, 2024), o “contraconceito” 

ou “confeto” criado pelo grupo-pesquisador sociopoético evidenciou a Saúde como Awê: Amor-

União-Paz (sendo o Awê a dança sagrada indígena chamada por outros povos de Toré ou Torém). 

Ailton Krenak, com sua ancestralidade indígena povoada pelos espíritos da floresta, concordaria 

provavelmente em enfatizar o aspecto espiritual da contracolonialidade – espiritualidade que 

está totalmente ausente da academia instituída.  

Sejamos claros: o espiritual, e o amor na espiritualidade, incluem a luta. 

Lutando contra a colonialidade que exclui toda forma de espiritualidade (substituída 

por ritos impostos por igrejas onde se perde toda relação com as energias da Natureza – com a 

diabolização dos xamãs), que submete a posse das terras ancestrais às exigências do 

agronegócio e que engessa os corpos, a luta dos indígenas de todos os países liderados pelos 



 

Jacques Moendy Gauthier; Reinaldo Matias Fleuri  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

15 

seus xamãs, guardiões do elo com as forças dos ancestrais e da harmonização entre o corpo 

físico, o corpo mental e o corpo espiritual... essa luta é de porte universal:  é a luta de todos e 

todas nós.  

Para concluir sobre o aspecto espiritual e universal dessa reflexão, vou dizer duas 

palavras sobre as minhas iniciações. Como velho pesquisador francês com espírito de erê (orixá-

criança nas religiões afrobrasileiras), recebi do xamã tolteca Don Carlos Jesús Castillejos 

(“filho” de uma linhagem pré-colonial do México), que gostava de brincar com minha criança 

interior, as iniciações do Jaguar e dos Cantos do Relâmpago. O Jaguar devora, o Relâmpago 

rasga. O que? Aquilo que os Ocidentais chamam de Ego, e os Budistas, de “Eu separado”.  Ou 

seja: devemos educar as gerações futuras para que cada um, cada uma se considere, quando 

pensa, fala ou age, como ligado, ligada, a todos os outros seres, humanos e não humanos, vivos 

ou mortos, ou ainda não nascidos.  

Assim, já seria uma revolução pedagógica instituir nas escolas em vários níveis aulas 

teóricas e práticas de benevolência e cuidado para com a Natureza e os outros, de que não 

somos separados! E podemos criar uma máquina de guerra, dentro de uma cultura de “Amor, 

União e Paz”, para pensar e modificar a realidade educacional.  

A sociopoética: contracolonizar é cuidar e espiritualizar 

É possível contracolonizar a pesquisa e as práticas em educação, as ciências do 

cuidar e do bem-estar, ao trilharmos as sendas da Sociopoética. Para nos “sulear”, focalizamos 

metaforicamente as cinco estrelas da constelação do Cruzeiro do Sul, que, para os Guarani, 

integra a figura da Ema Celeste, enquanto para os Kanak simboliza a conexão entre o mundo 

terreno e espiritual.   

1) A Acrux (Alpha Crucis), popularmente conhecida como estrela de Magalhães, é a 

estrela mais brilhante da constelação, situada na base da Cruz, ou nas pernas da Ema. Para 

muitos povos indígenas, representa um dos pilares da criação, associado ao fogo ou à terra, 

elementos essenciais para a manutenção da vida e da cultura.  

O brilho maior da Estrela de Magalhães ilumina a noção de grupo-pesquisador, autor 

e responsável da atividade. Quem propõe a coordenação da atividade tem uma função 

específica bastante humilde: é apenas um facilitador, ou uma facilitadora (podem ser duas 

pessoas – é excelente a participação como facilitadora de uma pessoa da comunidade 



 

Pedagogias Ancestrais para o Bem Viver: uma tecitura transcultural sociopoética 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

16 
 

acolhedora da pesquisa). Qual o papel do facilitador, ou facilitadora? Vai ser guardião do tempo 

e, como nas sociedades indígenas, da igualdade da expressão dos demais participantes, as 

copesquisadoras e os copesquisadores, evitando que se constituam relações de forças, de 

poder e saber dentro do grupo, favorecendo a descoberta, expressão e partilha de visões 

pessoais, singulares, que muitas vezes ficavam subconscientes antes da geração do dispositivo. 

Voltamos assim à forma ancestral do Bem Viver comunitário onde as decisões são tomadas 

coletivamente, sem hierarquias nem dominações. A partir do tema-gerador da pesquisa 

coletivamente definido, ele, ela, institui uma dinâmica de relaxamento, e coloca perguntas 

muito claras ligadas a esse tema; os participantes totalmente relaxados devem deixar surgir uma 

imagem espontânea do seu subconsciente como resposta à pergunta (ver várias técnicas de 

produção de dados em Gauthier, 2012).  

2) A Gacrux (Gamma Crucis), a estrela Rubidea (avermelhada) no topo da Cruz ou 

cabeça da Ema, representa a conexão entre os mundos terrestre e espiritual. Em muitas 

tradições indígenas, a estrela simboliza o olhar dos ancestrais sobre seus descendentes, 

guiando suas jornadas e protegendo-os.  

Esta imagem nos lembra que, na experiência da sociopoética, é necessária a escuta 

sensível de saberes, falas e intuições vindas das culturas que foram dominadas e marginalizadas 

pelo processo colonial e neocolonial. Esses saberes ancestrais nos olham! Culturas de 

mulheres do campo, de jovens favelados, de indígenas, de quilombolas etc. Assim, quem facilita 

está em posição de questionar para entender melhor, tornar-se um grande ouvido querendo 

entender o “outro” – os próprios Ancestrais na sua diferença e autonomia. Pode igualmente 

provocar, obviamente. Mas não possui, de jeito nenhum, uma verdade teórica oriunda da 

academia que avaliaria as colocações do grupo-pesquisador. 

Os facilitadores e facilitadoras devem esvaziar-se. O “momento” deles, delas, é 

quando examinam o conjunto das produções do grupo, em casa ou na mata, para tentar 

entender como se configura o conjunto desses dados, quais as grandes linhas de pensamento e 

afeto que divergem, convergem, se completam ou contradizem, para depois voltar ao grupo 

pedindo que este avalie essa reflexão e a complete, critique, precise... É importante ver essas 

produções, esses dados como seguindo linhas que se aproximam ou distinguem, pontos que se 

completam ou opõem, para classificá-los. Na cultura acadêmica somos treinados ou treinadas 



 

Jacques Moendy Gauthier; Reinaldo Matias Fleuri  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

17 

para isso. Mas é importante igualmente ver o que passa fluindo através dessas diferenças, 

divergências e oposições, construir pontes entre as criações das copesquisadoras, 

copesquisadores, por mais estranhas que sejam essas ligações (aqui é importante a intuição: as 

medicinas sagradas podem ajudar). Análise por categorização e estudo por confluências dos 

mesmos dados que a análise separou são duas etapas essenciais do processo de pesquisa, com 

uma terceira: a “contra-análise” (ou “contra-estudo”) pelo grupo-pesquisador deste trabalho 

das facilitadoras ou facilitadores. Esse momento é extremamente produtivo, pois traz muitas 

precisões e conhecimentos (frequentemente ancestrais) que nem imaginávamos. Igualmente, 

ele permite a quem facilita a pesquisa perceber o quanto ele ou ela pôde fazer projeções mais 

ou menos pertinentes na sua compreensão dos dados produzidos pela pesquisa. 

É sempre extremamente relevante, e relativamente fácil de realizar, pedir uma 

leitura independente dos dados de pesquisa por um sábio, uma sábia das culturas populares, 

xamã, pai ou mãe-de-santo, responsável comunitário etc. Às vezes, um ou uma participante do 

grupo-pesquisador propõe uma atividade de produção de dados típica da sua cultura e muito 

diferente dos hábitos acadêmicos. É simplesmente maravilhoso. Uma vez, uma pajé Pataxó 

propôs um toré no qual Encantados trouxeram dados de pesquisa vindos do mundo deles! 

3) A Mimosa (Beta Crucis), a segunda estrela por ordem de brilho, localizada no 

braço direito da Cruz ou no peito da Ema, está ligada à sabedoria ancestral e à transmissão de 

conhecimentos. Para os Guarani, por exemplo, pode simbolizar a passagem entre o mundo dos 

vivos e o mundo espiritual, onde residem os ancestrais e os espíritos guardiões. 

A Mimosa representa nosso corpo, povoado: se o mundo eurodescendente, e a 

academia dentro dele, gostam muito de ideias “puras”, purificadas e descontextualizadas, as 

pessoas do povo pensam mais através de afetos, imagens, símbolos, sensações, intuições... A 

Sociopoética não quer perder nada dessas potências corporais e incorporais do pensamento, 

que não se reduz à racionalidade acadêmica. Existe esse aspecto não-racional, e existe 

igualmente uma racionalidade crítica oriunda das lutas que é muito importante – sem falar da 

racionalidade das sabedorias ancestrais e/ou míticas, sempre ligadas à espiritualidade. Sem 

falar da racionalidade muito presente nas classes populares de dizer o certo no momento certo. 

E sem falar da intuição, proporcionada por medicinas ancestrais ou não... 

4) A estrela Pálida (Delta Crucis) encontra-se no braço esquerdo da Cruz ou nas asas 

da Ema, e é frequentemente associada aos ciclos da natureza e à renovação da vida. Para os 



 

Pedagogias Ancestrais para o Bem Viver: uma tecitura transcultural sociopoética 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

18 
 

povos originários do Sul, essa estrela pode estar ligada à importância da terra fértil, dos rios e 

das colheitas, refletindo a harmonia entre os seres humanos e o meio ambiente.  

Para favorecer o desabrochar das potências coletivas e individuais de pensar, falar 

e agir, a Sociopoética utiliza as artes como meios de expressão. Ao produzirem obras de 

inspiração artística, os copesquisadores, as copesquisadoras oferecem conhecimentos 

extremamente valiosos que ignoravam possuir, pois surgem dos rios pré-consciente e 

inconsciente, individual ou coletivo. Quantas vezes ouvimos pessoas dizendo na avaliação final 

do trabalho comum: “Não sabia que eu era tão original, inteligente!” Colhemos saberes que 

foram recalcados, principalmente pela estrutura opressora e excludente da sociedade e pela 

internalização dessas dominações. Aqui é importante não interpretar, de jeito nenhum, os dados 

a partir de teorias em vigor de cunho psicológico ou psicossocial. Devemos deixar em aberto, 

para não reproduzir os hábitos mentais dominantes. Só bem depois chegará o momento de 

cruzar esses dados (e a leitura feita deles, de dentro de cosmovisões não acadêmicas) com as 

teorias acadêmicas pertinentes. 

5) A estrela Intrometida (Epsilon Crucis) é a menor e menos brilhante das cinco 

estrelas principais, localizada próxima à base da Cruz ou na cauda da Ema. A cauda da Ema 

representa o passado, a ancestralidade e a continuidade da linhagem. Indica a humildade e a 

conexão com os pequenos elementos da vida, fundamentais para a continuidade das tradições 

e para a sabedoria cotidiana dos povos originários. 

A Estrela Intrometida tem tudo a ver com a quinta estrela da Sociopoética: a 

comunidade que recebeu a atividade se intromete nas práticas acadêmicas e se faz dona do que 

foi produzido (podendo até pedir que alguns aspectos não sejam divulgados). Legitimamente, 

ela quer retornos e desdobramentos benéficos para ela. Geralmente acontecem relações de 

reciprocidade em que todo mundo ganha, tanto a comunidade como os acadêmicos que 

trouxeram o dispositivo sociopoético. A academia com suas pesquisas inovadoras e seus 

profissionais qualificados pode abrir espaços institucionais para o melhoramento da realidade 

material das comunidades, com o que os e as sociopoetas aprendem muito. 

Tal é a “receita” sociopoética para nos curar dos males coloniais em nossas 

pesquisas: dar o poder máximo aos participantes da pesquisa, inclusive, na 

leitura/interpretação dos dados produzidos, favorecer o surgimento de conhecimentos vindos 



 

Jacques Moendy Gauthier; Reinaldo Matias Fleuri  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

19 

da comunidade e da ancestralidade, valorizar tudo que o corpo e o subconsciente sabem, utilizar 

técnicas artísticas de produção de dados. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Nada mais importante do que ir à fonte dos saberes ancestrais para decolonizar 

nossas práticas, convidando os atores excluídos pelo sistema colonial no coração de nossa 

máquina de guerra para, juntos, potencializarmos a contracolonização do saber e do poder,  do 

ser e do viver. 

Podemos nos apoiar no fato de que, na contemporaneidade, o diálogo entre saberes 

ancestrais e as práticas de vida emergentes ganham relevância crucial, especialmente ao se 

considerar a luta pelo Bem Viver, que promove a diversidade e a valorização da complexidade 

biocultural. Consideramos, assim como Alberto Acosta (2019, p.70), que essas práticas 

emergentes, por ele denominadas de Bem Viver, são "forjadas no calor das lutas populares, 

voltadas para a emancipação e para a vida". Tais lutas são concebidas por povos e nações 

indígenas, propulsionando ideias que nascem de "grupos tradicionalmente marginalizados, 

excluídos, explorados e até mesmo dizimados.” De forma geral, essa emergência do Bem Viver 

se constitui a partir de uma ruptura radical com ideias assumidas como axiomáticas, propostas 

pela Modernidade Colonial, mesmo as que tratam de “desenvolvimentos alternativos”, 

vinculadas ao bem-estar ocidental. Nesse sentido, os conceitos associados ao Bem Viver 

expressam, sobretudo, espaços para a criação de alternativas ao desenvolvimento.  

Ao buscar esses espaços, entretecemos nossa reflexão, com o objetivo de investigar 

como as ancestralidades e os saberes tradicionais de povos indígenas, quilombolas e outras 

comunidades contracoloniais fortalecem sua resistência sociocultural e promovem a interação 

vital plena entre seres humanos e ambientes naturais. 

De modo particular, partimos de uma reflexão sobre nossas trajetórias de vida e de 

ação social, ao tentar compreender como nossas identidades pessoais e étnicas se constituem 

a partir da reexistência de nossas ancestralidades. Investigamos as possibilidades de 

entretecimento dessas ancestralidades, explorando suas potencialidades a partir de contextos 

pedagógicos que vivenciamos junto a povos originários e a suas culturas ancestrais.  

Acreditamos, assim, que os contextos pedagógicos institucionais são continuamente 



 

Pedagogias Ancestrais para o Bem Viver: uma tecitura transcultural sociopoética 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

20 
 

desafiados a se reconfigurarem, descolonizando-se, para cultivarem as ancestralidades ali 

presentes.  

A Análise Institucional chama de “implicação do pesquisador e da pesquisadora no 

seu objeto de pesquisa” esse cuidado que temos em teorizar nosso envolvimento de 

acadêmicos e acadêmicas no Bem Viver. O acolhimento das comunidades indígenas com as 

quais pesquisamos nos dá legitimidade para sermos também atores nessa busca humana 

universal. O interessante é que, neste caso, tomamos consciência, nos conscientizamos 

plenamente das nossas próprias ancestralidades, que nos mobilizam a viver, conviver e gerar 

vida em plenitude, nas fissuras do sistema mundo moderno colonial, acirrando seu paroxismo.  

A transformação da nossa postura decolonial (dentro da academia) em postura contracolonial 

junto às filosofias e práticas educacionais vindas da Ancestralidade é o desafio que assumimos.  

 

REFERÊNCIAS  
 

ACOSTA, Alberto. O Bem Viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. Tradução de 
Tadeu Breda. São Paulo: Editora Elefante; Fundação Rosa Luxemburgo, 2019.  

AGOSTINHO. Confissões. Trad. De J. Oliveira Santos, S.J. e A. Ambrósio de Pina, S.J.. São 
Paulo: Victor Civita, 1973. (Livro III, Capítulo 6, seção 11). Coleção Os Pensadores, vol. VI. 

BISPO DOS SANTOS, A.; PEREIRA, S. A Terra dá, a Terra quer. São Paulo: Ubu 
Ed./PISEAGRAMA, 2023. 

MORIN, Edgar; CASSÉ, Michel. Filhos do Céu: Entre Vazio, Luz e Matéria. Tradução de Vera 
Ribeiro. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2008.  

CLASTRES, Pierre. A Sociedade contra o Estado: Pesquisas de Antropologia Política. 
Tradução de Theo Santiago. São Paulo: Cosac Naify, 2003. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs: Capitalismo e Esquizofrenia. Tradução de Ana 
Lúcia de Oliveira e Lúcia Cláudia Leão. Rio de Janeiro: Editora 34, 1995. 

FLEURI, Reinaldo Matias; GAUTHIER, Jacques, GRANDO, Beleni Salete. Uma pesquisa 
sociopoética. Florianópolis: NUP/CED/UFSC, 2001. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1974. 

GAUTHIER, Jacques. O Oco do Vento: metodologia da pesquisa sociopoética e estudos 
transculturais. Curitiba: Editora CRV, 2012. 

GAUTHIER, Jacques (coord.). A Borboleta Cuidamor Ambiental – uma pesquisa sociopoética 
herética com medicinas indígenas e leitura de inspiração guarani dos dados de pesquisa. 
Recife: UECE, 2021. Disponível em livre acesso em: https://www.uece.br/eduece/wp-
content/uploads/sites/88/2021/12/Ebook-Cole%C3%A7%C3%A3o-Pr%C3%A1ticas-
Educativas-A-borboleta-cuidamor-ambiental-Finalizado.pdf Acesso em: 12 mar. 2025. 

https://www.uece.br/eduece/wp-content/uploads/sites/88/2021/12/Ebook-Cole%C3%A7%C3%A3o-Pr%C3%A1ticas-Educativas-A-borboleta-cuidamor-ambiental-Finalizado.pdf
https://www.uece.br/eduece/wp-content/uploads/sites/88/2021/12/Ebook-Cole%C3%A7%C3%A3o-Pr%C3%A1ticas-Educativas-A-borboleta-cuidamor-ambiental-Finalizado.pdf
https://www.uece.br/eduece/wp-content/uploads/sites/88/2021/12/Ebook-Cole%C3%A7%C3%A3o-Pr%C3%A1ticas-Educativas-A-borboleta-cuidamor-ambiental-Finalizado.pdf


 

Jacques Moendy Gauthier; Reinaldo Matias Fleuri  

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26316, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26316                   2358-4319 

21 

GAUTHIER, Jacques Moendy. Sociopoética e contracolonialidade – relatos de pesquisas e 
diálogos teóricos com Ailton Krenak, Antônio Bispo dos Santos (Nêgo Bispo) e alguns filósofos 
de tradição ocidental. São Paulo, Editora Dialética, 2024. 

JAMES, William. Ensaios de empirismo radical. São Paulo: Machado Editora, 2022. 

MATIAS FLEURI, R.; ROBERTO MORAES CORRÊA, S.; COSTA SILVA, M. Educação Popular e o 
Bem Viver: da luta contra o autoritarismo ao Viver em Plenitude. Revista Cocar, [S. l.], n. 30, 
2024. Disponível em: https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/8685 . Acesso 
em: 5 mar. 2025. 

MATIAS FLEURI, Reinaldo; MORAES CORRÊA, Sérgio Roberto; COSTA SILVA, Miguel. Educação 
Popular: O Bem Viver desconstrói a colonialidade. Revista Cocar, [S. l.], v. 22, n. 40, 2025. 
Disponível em: https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/9789 . Acesso em: 5 
mar. 2025. 

MELIÀ, Bartomeu. A terra sem mal dos Guarani. Revista de Antropologia, São Paulo, v. 33, n. 
1, p. 36-43, 1990.  

NĀGĀRJUNA. Stances du milieu par excellence. Tradução de Guy Bugault. Paris: Gallimard, 
2002.  

PRIGOGINE, Ilya. O Fim das certezas - Tempo, caos e as leis da Natureza. São Paulo: Ed. 
UNESP, 2004. 

SAMANIEGO, Cristiana. NHOMPOE’A POPYGUA: Guia do Professor. Cristiana Samaniego 
(coord.); tradução: Marco Antônio Oliveira da Silva. Palhoça (SC): Edição do autor, 2024. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Metafísicas canibais. Elementos para uma antropologia pós-
estrutural. São Paulo: Ubu Ed./PISEAGRAMA, 2018. 

WALSH, Catherine. Pedagogías decoloniales. Prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y 
(re)vivir. Quito: Ediciones Abya-Yala, 2013. 

WERÁ, Kaká. Tekoá: Uma Arte Milenar Indígena para o Bem Viver. Rio de Janeiro: BestSeller, 
2024.  

ZARALLO VALDÉS, Carlo; MATIAS FLEURI, Reinaldo. Da violência colonial à reexistência 
ancestral: um diálogo entre sentipensadores do Bem Viver. Revista Cocar, Edição Especial, n. 
24, p. 1-23, 2024.  

 

 

Recebido em: Abril/2025.  
Aprovado em: Outubro/2025.  
 

https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/8685
https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/9789

