
 
 

       https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                  2358-4319 

 

 
Processo de tradução de identidades diaspóricas: possibilidade de produção de uma 

educação intercultural 
 

Silvana Colombelli Parra Sanches* 
 

Resumo 
Este artigo resulta em um debate sobre parte do doutorado em Educação1 realizado entre 2019 e 2022, no qual 
trabalhei com senegaleses que vivem em Campo Grande, Mato Grosso do Sul. O objetivo foi traduzir trechos de 
diálogos realizados entre colaboradores da pesquisa e eu, amparados pelo referencial da intelectualidade 
afrodiaspórica, e, da interculturalidade crítica. A metodologia utilizada foi a cartografia sentimental de Rolnik (2016) 
e o pós-estruturalismo francês de Deleuze e Guattari (1995, 2011, 2011b, 2012, 2012b, 2012c). As fissuras 
produzidas a partir destas conversas, entrelaçadas pela discussão dos estudos pós-críticos, intencionam ser 
válidas para a produção de um conhecimento relacional, transgressor de metanarrativas sobre a história e o 
território, e, descolonial, na medida que o ensino e a aprendizagem acontecem através do protagonismo 
epistemológico de seres humanos negros, imigrantes nômades, muçulmanos, viajantes pós-modernos e donos de 
uma identidade descentrada e cosmopolita, sem deixar de transparecer uma sabedoria ancestral ativa e 
revigorante. 
Palavras-chave: africanidades; educação; descolonização. 
 

Process of translating diasporic identities: possibility of producing intercultural education 
 

Abstract 
This article results in a debate about part of the doctorate in Education carried out between 2019 and 2022, in which 
I worked with Senegalese people living in Campo Grande, Mato Grosso do Sul. The objective was to translate 
excerpts from dialogues carried out between research collaborators and myself, supported by the framework of Afro-
diasporic intellectuality, and critical interculturality. The methodology used was the sentimental cartography of 
Rolnik (2016) and the French post-structuralism of Deleuze and Guattari (1995, 2011, 2011b, 2012, 2012b, 2012c). 
The fissures produced from these conversations, intertwined by the discussion of post-critical studies, intend to be 
valid for the production of relational knowledge, transgressive of metanarratives about history and territory, and, 
decolonial, as teaching and learning they happen through the epistemological protagonism of black human beings, 
nomadic immigrants, Muslims, post-modern travelers and owners of a decentered and cosmopolitan identity, 
without failing to reveal an active and invigorating ancestral wisdom. 
Keywords: africanities; education; decolonization. 
 

Proceso de traducción de identidades diaspóricas: posibilidad de producir educación 
intercultural 

 

Resumen 
Este artículo resulta de un debate sobre parte del doctorado en Educación realizado entre 2019 y 2022, en el que 
trabajé con senegaleses residentes en Campo Grande, Mato Grosso do Sul. El objetivo fue traducir extractos de 
diálogos llevados a cabo entre los colaboradores de la investigación y yo, apoyados en el marco de la intelectualidad 
afrodiaspórica y la interculturalidad crítica. La metodología utilizada fue la cartografía sentimental de Rolnik (2016) 
y el postestructuralismo francés de Deleuze y Guattari (1995, 2011, 2011b, 2012, 2012b, 2012c). Las fisuras 

                                                        
* Doutora em Educação na linha Diversidade Cultural e Educação Indígena pela Universidade Católica Dom Bosco. Professora 
de Sociologia no Instituto Federal do Mato Grosso do Sul, campus de Nova Andradina. Integra o Grupo de Pesquisa Educação e 
interculturalidade/CNPq. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4988-2863. Lattes: http://lattes.cnpq.br/4317310257041417. E-
mail: silvana.sanches@ifms.edu.br. 
1 Artigo produzido por participante do Grupo de Pesquisa Educação e Interculturalidade inscrito no Diretório do CNPq. 



 

Processo de tradução de identidades diaspóricas: possibilidade de produção de uma educação intercultural 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                   2358-4319 

2 
 

producidas a partir de estas conversaciones, entrelazadas por la discusión de los estudios poscríticos, pretenden 
ser válidas para la producción de conocimientos relacionales, transgresores de metanarrativas sobre la historia y el 
territorio, y, decoloniales, como enseñanzas y aprendizajes que suceden a través del protagonismo epistemológico 
de seres humanos negros, inmigrantes nómadas, musulmanes, viajeros posmodernos y poseedores de una 
identidad descentrada y cosmopolita, sin dejar de revelar una sociedad activa y vigorizante sabiduría ancestral.  
Palabras clave: africanidades; educación; descolonización. 
 
INTRODUÇÃO 

“Seguir o fluxo de matéria é itinerar, é ambular. É a intuição em ato.” 
(Deleuze e Guattari, 2012c, p. 98) 

 

Este artigo é uma tentativa rizomática de criar um campo intercontinental de 

circulação de afeto e de busca de linguagem (Rolnik, 2016) ao cartografar o processo de 

produção de conhecimento entre pesquisadora e colaborador da pesquisa através da 

transmissão de Ciências Ancestrais, que segundo Reinaldo Matias Fleuri, professor da 

Universidade Federal de Santa Catarina, em evento intitulado II Colóquio Latino-Americano 

sobre Insurgências Decoloniais, Psicologia e os Povos Tradicionais2, transmitida on-line no dia 

23 de junho de 2021, “[...] são construtoras de justiça, reconhecem as cosmologias, relacionam-

se melhor com a mãe-natureza e se reconectam com os valores que expressam a convivência 

em plenitude”. É o resultado imprevisível de invenção a partir da memória de fragmentos de 

informações produzidas nesta relação. 

É interessante destacar que, de acordo com Deleuze e Guattari (2012), o campo da 

ciência moderna tem sua própria máquina de guerra interior, com seus próprios pólos, suas 

oscilações, seus estratos e desestratificações, suas linhas de fuga e suas recolocações em 

ordem, seus acontecimentos enviesados, em suma: sua própria política. Ao tomar partido nesta 

política da ciência, partimos da premissa de Gomes (2020, p. 245) de que, 

A perspectiva negra decolonial brasileira é a que busca e coloca outras 
narrativas no campo do conhecimento e do currículo, que dá legitimidade aos 
saberes acadêmicos, políticos, identitários e estético-corpóreos negros. É 
aquela que dá relevância aos saberes e práticas afro-brasileiros emaranhados 
em todos nós, inclusive nas pessoas brancas, nos vários grupos de imigrantes 
e seus descendentes e nos povos indígenas brasileiros. 

Desta forma, tendo o Movimento Negro brasileiro como produtor e sistematizador 

de saberes, e utilizando suas produções teóricas para embasar a análise, posso aqui trabalhar 

com densidade epistemológica, respeito e dignidade em relação à ancestralidade, memória e 

                                                        
2 A mesa-redonda foi chamada de Conversas de Alpendre: Saberes e experiências interculturais: construindo artesanias do 
conhecimento na América Latina. 



 

Silvana Colombelli Parra Sanches 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                  2358-4319 

3 

acontecimentos que envolvem os senegaleses colaboradores da pesquisa. Entretanto, é 

necessário escrever que o território do campo da educação não foi o inicial. O estudo, que 

articula subjetividade com conteúdos inéditos para mim foram ensinados por Bomani, primeiro 

colaborador da pesquisa. O resultado deste afetar mútuo foram três conteúdos que me 

conduziram à discussão sobre educação intercultural pós-colonial. Desterritorializada deste e 

reterritorializada, com profundo respeito de pesquisadora pelo grupo social, posso apresentar 

estes saberes produzidos a seguir. 

Em muitos momentos com o Bomani, nossas conversas se assemelhavam com a de 

Griot para com seu grupo de espectadores. Os griots são homens e mulheres guardiões da 

memória de sua comunidade e reconhecidos por esta com o poder da palavra, detentores de 

saberes e fazeres da tradição oral, segundo Dutra (2015). Em vários grupos étnicos da África 

Ocidental pode-se encontrar até hoje estes professores do povo. Antigamente na África eram 

comunicadores dos reis que andavam pelas aldeias transmitindo mensagens e tocando 

instrumentos de percussão (Dutra, 2015). No Brasil, desembarcaram griots dos navios negreiros 

durante séculos e trouxeram este fazer que está arraigado em nossas culturas. Uma benzedeira, 

um intérprete de samba-enredo de uma escola de samba, um cancioneiro, uma cordelista, 

quem não poderá dizer que tem a ancestralidade griot correndo em suas veias de uma América 

africanizada? 

“Graças à colonialidade, a Europa pode produzir as ciências humanas como modelo 

único, universal e objetivo na produção de conhecimentos, além de deserdar todas as 

epistemologias da periferia do ocidente.” (Oliveira e Candau, 2010, p. 17). Para romper com a 

rejeição epistemológica do outro, será necessário a insurgência dos agentes em educação. O 

verbo insurgir é muito importante na pedagogia decolonial e auxilia na transmutação desta em 

política cultural, para além das instituições de ensino e salas de aula. 

Enquanto política cultural é preciso o reconhecimento dos saberes outros. 

[...] o termo reconhecimento implica em desconstruir o mito da democracia 
racial; adotar estratégias pedagógicas de valorização da diferença; reforçar a 
luta antirracista e questionar as relações étnico-raciais baseadas em 
preconceitos e comportamentos discriminatórios. (Oliveira e Candau, 2010, p. 
32). 

Utiliza-se o termo decolonialidade como “[...] uma estratégia que vai além da 

transformação da descolonização, ou seja, supõe também construção e criação. Sua meta é a 



 

Processo de tradução de identidades diaspóricas: possibilidade de produção de uma educação intercultural 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                   2358-4319 

4 
 

reconstrução radical do ser, do poder e do saber.” (Oliveira e Candau, 2010, p. 24). Carvalho 

(2020) chama a possibilidade real de produção de conhecimentos contracolonizadores e 

descolonizadores nas universidades de cotas epistêmicas e lembra que inúmeros intelectuais 

pós-coloniais e decoloniais projetam suas carreiras em torno desta busca. É interessante a 

postura que Carvalho (2020, p. 91) assume quando escreve: 

Como docente branco, pertenço ao grupo que recebeu o mandato institucional 
de reproduzir a violência epistêmica fundadora. No momento que me 
desvinculo desse pacto colonial, destravo a grade fechada que impedia a 
entrada dos saberes não ocidentais. 
 

A aliança descolonização-contracolonização que este autor propõe é um 

movimento necessário que podemos fazer em nossos lugares de fala, em nossas posições 

sociais dentro do campo da educação. Um exemplo disso no Brasil é o trabalho da pesquisadora 

Lilian Pacheco, a qual desenvolveu um conceito que chamou de pedagogia Griot na cidade de 

Lençóis, na Bahia, que depois originou o Ponto de Cultura Grãos de Luz e Griô (Dutra, 2015). O 

diálogo e a capacidade de narrar e trocar experiências são fundamentais nesta prática educativa 

e estão presentes nos momentos que tive com senegaleses entre 2019 e 2022, me aproximando 

desta forma pedagógica na composição de minha escrita. 

Voltando ao meu processo de aprendizado, estava maravilhada com a possibilidade 

de descobrir muitas coisas novas e como uma esponja absorvia uma história aqui, uma dança 

ali, uma luta acolá. O que me era apresentado eu devorava cognitivamente. Passei a pensar se 

não poderia escrever sobre tudo que estava aprendendo em minha tese de doutorado. Falei a 

Bomani e ele, então, me disse: “Tome muito cuidado quando for falar sobre a religião. Você terá 

muitos problemas se escrever algo errado sobre a religião.” Eu estava interessada sim na 

religião, mas não exatamente e nem era o aspecto central de minha curiosidade. Haviam muitas 

outras dimensões da presença dos imigrantes senegaleses em Campo Grande, Mato Grosso do 

Sul que me fascinavam. Neste subcapítulo trarei uma explicação poética sobre o mapa do 

Senegal, sobre um filósofo senegalês do século XVI e sua relação com o cabelo e a produção 

cinematográfica do Kirikou, todas me foram apresentadas pelo Bomani. 

Como cartógrafa, me envolvi na constituição de platôs corpo-mente em território 

mestiço: Brasil-Senegal. Segundo Deleuze e Guattari (2012c), um platô é um componente de 

passagem, é um pedaço de imanência. Como passar pela imagem estereotipada do imigrante 



 

Silvana Colombelli Parra Sanches 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                  2358-4319 

5 

para aquela que ele projeta em sua própria mente? Através do diálogo, da verbalização. Esse 

diálogo não é dialético, dualista, nem opera por oposição ou binaridade. É um diálogo produzido 

através da multiplicidade. 

A imagem cartografada percorre o território do Senegal no imaginário do senegalês 

que me afetou primeiro, o Bomani. Uma imagem que ganha contornos de natureza, de fauna, de 

animal. Certa vez, em tom poético, abriu o mapa do Senegal e de uma forma peculiar, simbólica 

e cosmológica, foi me explicando: “Olha, a Gâmbia é a língua, a capital Dacar é o nariz, 

Ziguinchor é o queixo, Saint-louis são os olhos, se pensar que o Senegal é uma cabeça do leão 

de perfil.” 

Dois anos após Bomani ter verbalizado este mapa poético, entrei em contato com 

ele e ele não residia mais em Campo Grande. Em 2021 havia passado uns meses no Senegal e, 

ao retornar para Mato Grosso do Sul, percebeu que as condições de vida aqui não seriam boas. 

Se organizou e migrou para os Estados Unidos. Em 2022 reside em Nova York, entretanto 

continua me respondendo nas redes sociais de forma educada e rápida. Perguntei a ele se não 

poderia desenhar para mim este mapa com o perfil de leão e mandar uma imagem do desenho. 

Ele me disse que não conseguiria, contudo me enviou uma imagem de modelo para que eu 

pudesse fazer. Então produzi um mapa a partir da cartografia imagética de meu colaborador da 

pesquisa: 

Figura 1 – Devir-leão. Fruição artística produzida a partir da cartografia verbalizada por Bomani. 
Material: Papel Canson com impressão de mapa e imagem sobreposta, tecido wax e lápis-de-

cor diversos. Tamanho: 20x15 cm. Produção em: abril/maio de 2022. 

 
Fonte: Elaboração própria. 



 

Processo de tradução de identidades diaspóricas: possibilidade de produção de uma educação intercultural 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                   2358-4319 

6 
 

Cartografar é trabalhar o material de análise como passível de ser rompido, 

manchado, exposto a espaços porosos, afetáveis, que se contrapõem à anestesia do sujeito 

racional e se aproxima da estética própria da obra de arte. Os afetos não surgem apenas entre 

os corpos contudo são fluxos em devir: “Intensidades dessubjetivam: quando surgem, 

inesperadas, são verdadeiras correntes de desterritorialização atravessando de ponta a ponta a 

vida de uma sociedade, desmapeando tudo.” (Rolnik, 2016, p. 57) [grifo da autora]. Se afasta da 

ideia de corpo uno e íntegro do Iluminismo, pois ao cartografar, se escava e colori os lugares de 

memória dos colaboradores da pesquisa (Dusse, 2016). É preciso revisitar os afetos para 

compor a escrita. “Afetos só ganham espessura de real quando se efetuam.” (Rolnik, 2016, p. 

31). 

Devir é um verbo bastante utilizado pelos autores rizomáticos Deleuze e Guattari que 

remete a ideia do vir a ser, tornar-se, sempre em movimento. 

Devir é um rizoma, não é uma árvore classificatória nem genealógica. Devir não 
é certamente imitar, nem identificar-se; nem regredir-progredir; nem 
corresponder, instaurar relações correspondentes; nem produzir, produzir 
uma filiação, produzir por filiação. Devir é um verbo tendo toda a sua 
consistência; ele não se reduz, ele não nos conduz a ‘parecer’, nem ‘ser’, nem 
‘equivaler’, nem ‘produzir’. (Deleuze e Guattari, 2012b, p. 20). 
 

Devir, portanto, é involuir sem assemelhar-se, para se aproximar de um 

agenciamento original como processo do desejo. A subjetivação implica em se ver a partir do 

movimento e a partir de si ver o outro. O conceito e a prática se misturam na estetização e 

produção de análise crítica do poder. O devir-animal contido nesta figura contém a 

multiplicidade de termos heterogêneos, o devir-leão passou pela experiência artística de 

Bomani, mas também a minha, ao produzir a ilustração a partir de sua poética. Nesta 

representação do Senegal, Bomani desterritorializa e reterritorializa, ao fazer rizoma com a figura 

de um animal, e, acaba por produzir linhas de fuga ao estabelecer novos limites e direções 

cartográficas. O leão projeta-se sob o mapa, transcende-o e transborda, apontando para o 

Oceano Atlântico, para as Américas e para o Brasil seu rosto de perfil com expressão 

desafiadora, de luta. O tecido wax3 simula uma seta. Enquanto pesquisadora, é como se 

explorasse “[...] um inconsciente já dado camuflado, nos recantos obscuros da memória e da 

linguagem.” (Deleuze e Guattari, 2011, p. 30). 

                                                        
3 Nome do tecido bastante comercializado no norte da África. 



 

Silvana Colombelli Parra Sanches 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                  2358-4319 

7 

O território senegalês se projeta para o mundo como uma força da natureza, ativa, 

pronta para enfrentar todas as adversidades. Conforme Deleuze e Guattari (2012b, p. 127) um 

território é um corpo: é ritmo, percepção, é meio, é desejo. “[...] há território a partir do momento 

em que componentes de meios param de ser direcionais para devirem dimensionais, quando 

eles param de ser funcionais para devirem expressivos.” E esta é a função mesma de uma 

ciência da ancestralidade. A utilidade de um mapa devir-leão é menos importante que sua 

capacidade de expressar uma interculturalidade pesquisadora-senegalês. O devir-leão é a 

metáfora de um modu-modu que se projeta para o mundo. 

O território é resultado artístico, uma marca ritmada, um motivo de inspiração, uma 

morada que se projeta. Não pertenço ao Senegal, porque exprimir não é pertencer; há uma 

autonomia da expressão. Entretanto, fui atravessada pelos saberes ancestrais deste senegalês 

quando me contou sobre paisagens melódicas e personagens rítmicos que combinaram a sua 

memória latina amefricanizada. 

O texto cartográfico é autobiográfico, ao entender que este auto não remete a uma 

individualidade pura e simples, mas aos processos de subjetivação que são sociais, políticos e 

culturais que atravessam o corpo do pesquisador e imprimem neste situações/imaginações de 

um determinado contexto histórico. (Rolnik, 2016). No processo de subjetivação o sujeito não é 

constituinte, a priori, mas se constitui. 

“A bricolagem incita, justamente, o encontro das interpretações dos sujeitos com as 

interpretações de quem faz a pesquisa.” (Neira e Lippi, 2012, p. 613). Os corpos em movimento 

criam passagens para o pensar, mobilizam teorias e expõem os saberes em uma investigação 

sobre a diferença que, necessariamente, deve partir de uma perspectiva transgressora para de 

fato agenciar. 

Em uma proximidade maior com o Bomani, senegalês alfaiate, me indaguei se as 

diversas estampas dos tecidos Wax africanos que ele importava do Senegal para produzir suas 

roupas na feira central tinham alguma relevância simbólica. Esta discussão é pertinente para o 

campo da educação porque, segundo Gomes (2019, p. 322) “[...] faz-se necessário o 

desenvolvimento de uma estética africana e de uma filosofia de base africana capazes de 

abarcar [...] a sua forma de ser, pensar e de relacionar-se [...] com o mundo.” 

 



 

Processo de tradução de identidades diaspóricas: possibilidade de produção de uma educação intercultural 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                   2358-4319 

8 
 

Figura 2 – Colaborador da pesquisa alfaiate, trabalhando na Feira Central de Campo 
Grande, Mato Grosso do Sul. Data: 25/10/2019. 

 
Fonte: Autoria própria. 
 

Imaginei que as estampas com símbolos e cores deveriam querer dizer algo e perguntei 

a ele sobre isso, acreditando estar no caminho de uma grande descoberta. Qual não foi a minha 

surpresa ele disse que os tecidos não continham significado algum e eles usavam simplesmente 

porque eram belos e esteticamente agradáveis. O Bomani falou que o que realmente continha 

significados e até mesmo ensinamentos éticos e filosóficos são os penteados do cabelo crespo. 

E se pôs a falar sobre um personagem chamado Kocc Barma Fall e inclusive fez um desenho para 

mim. Gomes (2019, p. 169) escreve: “[...] todo e qualquer penteado é um produto da cultura”. 

Apesar de nenhum padrão estético ser fixo e puro, a relação entre o negro e o cabelo crespo á 

carregada de subjetividades relacionadas a relações de poder e dominação4. Ela afirma que na 

tradição wolof, os cabelos tem poder religioso, dos gênios e dos espíritos. Quando uma criança 

wolof nascia no período pré-colonial, ela herdava um cabeleireiro. Este ofício, por sua vez, era 

passado de geração em geração e perdurava por toda a vida. 

 

 

 

 

                                                        
4 Como exemplo pode-se citar os dreadlocks do Rastafarismo e os black powers dos Panteras Negras. Do religioso à militância 
política, o corpo negro é perpassado pela sua própria estetização. Assim como a branquitude tem sua estética com relação aos 
lisos e permanentes, cortes, luzes, entre outros; a negritude também tem, e, mais: a filosofia e a estratificação social podem 
estar ligadas a produção de penteados africanos.  



 

Silvana Colombelli Parra Sanches 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                  2358-4319 

9 

Figura 3 – Desenho produzido por Bomani em uma agenda da pesquisadora. Data: fev/2020. 

 
Fonte e fotografia: Autoria própria. 

 
Um pensador do passado senegalês bastante conhecido por seus provérbios, 

metáforas para ensinar a filosofia é o Kocc Barma Fall (1586-1665), da etnia wolof.  Um homem 

negro de meia-idade com um cabelo crespo separado em quatro esferas e colarzinho de búzios5. 

Gomes (2019, p. 226) afirma que “No processo de humanização, ao expressar, criar e 

ressignificar o corpo, o homem e a mulher encontram no cabelo uma gama de possibilidades de 

manipulação, já que ele é um dos elementos do corpo humano mais maleável e manipulável.” 

Não só no cabelo em si, mas nos instrumentos utilizados para transformá-los como os pentes 

ricamente adornados para ouriçar os cabelos crespos (Gomes, 2019). 

Em 2022, Aren, outro colaborador da pesquisa, permite a continuidade da 

explicação sobre este filósofo: 

Era comum entre os Wolof do sexo masculino raspar a cabeça. Mas Kocc 
Barma Fall deixou quatro tufos de cabelo em sua cabeça e filosofou que cada 
tufo representaria uma verdade moral, e compartilhou isso com sua esposa. 
Sua esposa tinha um filho do primeiro casamento, Damel, o Rei, que por sua 
vez deu presentes à esposa de Kocc e ela contou a ele sobre os tufos do marido. 
 

Os quatro tufos representam o seguinte. Primeiro: Um rei não é pai ou protetor. 
Segundo: Uma criança do primeiro casamento não é um filho, mas uma guerra 
interna. Terceiro: Você deve amar sua esposa, mas não dar a ela toda a 
confiança. Quarto: Um velho é necessário em um país. 
 

                                                        
5 Búzios ou cauris são conchas utilizadas como matéria-prima para adornos e adereços e também como moedas empregadas 
em transações comerciais em algumas regiões da África. No Brasil, é possível vê-las em bijuterias e artesanatos, especialmente 
no litoral. 



 

Processo de tradução de identidades diaspóricas: possibilidade de produção de uma educação intercultural 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                   2358-4319 

10 
 

O rei não gostou do significado do primeiro tufo e condenou Kocc Barma Fall à 
morte. Quando seria executado um ancião muito respeitado intercedeu e 
mostrou que perder este filósofo não seria bom para o reino, pois o que ele 
falava fazia sentido em situações mais difíceis. O rei-enteado disse que Kocc 
estava com suas roupas e antes de morrer precisaria tirá-las. Repreendido por 
suas ideias, Kocc Barma Fall respondeu: 
 

Não é verdade que um rei não é em pai ou protetor, já que por um segredo que 
eu não revelei a você e que eu tinha todo o direito de manter, você me 
condenou a morte, erroneamente, esquecendo tanto os serviços que lhe 
prestei quanto a amizade constante que nos aproximou desde criança? 
 

Não é verdade que devemos amar a esposa e não dar a ela toda a confiança, já 
que minha esposa, a quem eu tinha feito o depositário do meu segredo apenas 
para testar sua fidelidade, a traiu por presentes vis? 
 

Não é verdade que um filho do primeiro casamento não é um filho, mas uma 
guerra interna, já que no momento em que ele deveria ter chorado seu pai, 
condenado à morte, ele pensou, pelo contrário, apenas em pedir roupas cuja 
perda ele temia? 
 

Não é verdade que um velho é necessário em um país, já que sem um velho 
sábio e prudente cuja gravidade dominou sua paixão, não viveria mais neste 
momento, mas teria morrido, vítima de sua raiva injusta? 

 

Ao ouvir Aren e Bomani sobre Kocc Barma Fall, constatei que este foi filósofo foi 

também visionário, pois era como se já houvesse analisado seu próprio destino através do 

cabelo. Não obstante, lembrei da mitologia cristã contida em Gênesis, no Velho Testamento da 

Bíblia, quando Eva não é digna de confiança por morder a maçã, o segredo do paraíso, e 

condenar Adão à morte humana. Havia um segredo/interdição ligado ao conhecimento que foi 

violado pelo ser feminino. As culturas tem pontos de convergências interessantes que a 

distância ou a forma como foram produzidas não são capazes de distanciar. 

No universo africano, o cabelo crespo serve de condutor de mensagens, celeiro, 

cesto e também identifica o status social através de penteados rituais. No caso comentado 

neste artigo, a estética se mistura à filosofia, ao pensamento, à episteme africana. Entre os 

Wolof6 o cabelo é parte integrante de um complexo sistema de linguagem: cada clã, cada 

sobrenome pode ser deduzido pelo exame do cabelo, pelo estilo adotado. Deleuze e Guattari 

(2011) escrevem que um método de tipo rizoma analisa a linguagem fazendo um 

descentramento sobre várias dimensões e registros. Ou seja, pensar a comunicação através do 

                                                        
6 Etnia de Bomani e da maioria dos senegaleses imigrantes em Mato Grosso do Sul. Grande parte deles são muçulmanos e 
pertencem a Confraria Mouride. 



 

Silvana Colombelli Parra Sanches 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                  2358-4319 

11 

cabelo é pensar rizomaticamente a linguagem entre os senegaleses imigrantes e bricolar no 

sentido de desconstruir os epistemicídios que ocorreram nas histórias dos deslocamentos sul-

sul. 

Gomes (2019) lembra que as mulheres wolof gostam dos cabelos longos e brilhosos 

e, utilizá-los despenteados é interpretado como sinal de demência. Ela cita Mohamed Mbodj, 

professor senegalês que leciona nos Estados Unidos, que escreveu sobre o poder espiritual do 

cabelo e como este pode indicar poder. Por estar acima no corpo humano, está mais perto do 

divino e possibilita assim, a comunicação entre os deuses e os espíritos, a fim de alcançar a 

alma. Um fio de cabelo pode assim ser utilizado para realizar encantamentos ou maldições para 

a cabeça da qual foi extraído. No Senegal, quem tradicionalmente poderia trabalhar com 

cabelos além dos cabeleireiros eram os griots e os ferreiros, pois a criatividade e a 

transformação da natureza em algo cultural era um elo entre estas profissões. 

Certo dia também, bastante animado, Bomani disparou a falar sobre as animações 

do personagem Kirikou e sua infância. Disse que, quando era criança, não havia televisores em 

todas as casas, então ele e seus amigos iam todos até uma casa que tivesse, eram convidados 

a entrar ou assistiam pela janela mesmo. 

Kirikou é uma história que rendeu a criação de filmes, peças de teatro, espetáculo 

de dança e livros e é referência com relação à cultura africana subsaariana - vestimentas, 

musicalidade e relação com a natureza - sendo lançado o primeiro filme em 1998 que se chamou 

Kirikou e a Feiticeira, depois em 2005 – Kirikou e os animais selvagens – e por fim, em 2012, 

Kirikou: os homens e as mulheres, como uma iniciativa de produtores cinematográficos da 

França, Bélgica e Luxemburgo e dirigido por Michel Ocelot, europeu que viveu parte da sua 

infância na Guiné e teve contato com a tradição oral africana e suas narrativas fantásticas. 

Na primeira versão do filme em francês os personagens foram dublados por vozes 

de africanos. O “Kirikou e a Feiticeira”, primeiro filme da série, assisti em alguns momentos em 

companhia de meu filho de nove anos. Optei em analisar apenas o primeiro filme. Nesta história 

Kirikou nasce sozinho e, posteriormente se banha. Rapidamente se coloca a par das dificuldades 

de seu povo e quer ajudar. Logo nas primeiras cenas aparece um ancião embaixo de uma árvore 

frondosa a ensinar crianças, munido de um cajado e vestes brancas. Cada criança tem um 

penteado diferente, todas com cabelo crespo. Um chapéu é sinônimo de prestígio para um 

guerreiro que barganha com ele ao negociar com a feiticeira. A feiticeira é a vilã poderosa e 



 

Processo de tradução de identidades diaspóricas: possibilidade de produção de uma educação intercultural 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                   2358-4319 

12 
 

semideusa, bem maior que os outros personagens, com aliados não-humanos – guardiões – que 

parecem artefatos de madeira articulados. Ela, por sua vez, é adornada com adereços de ouro 

na cabeça, pescoço, braços e auréola dos seios. O cabelo crespo leva um penteado singular, 

com oito pontas. 

O Kirikou aconselhou o guerreiro durante a negociação com a feiticeira. Em algumas 

cenas mulheres aparecem moendo grãos em grandes pilões de madeira, usando apenas saias e 

cabelos com penteados diversos. O desenho animado contém tons terrosos, aldeias, florestas, 

rios e grandes árvores. As crianças brincam livremente no rio, ao mesmo tempo, Kirikou vigia: ele 

se diverte e protege aos outros. As crianças se movimentam em uma canoa de madeira alongada 

e colorida, há pequenas plantações na beira do rio. Uma árvore-cesto é enviada pela feiticeira 

para sequestrar as crianças, mas é impedida por Kirikou. A pequenez de Kirikou é 

constantemente lembrada e contrastada com a grandiosidade da feiticeira. 

Nas cenas é abundante a presença de mulheres e crianças. Mães são mencionadas, 

pais não. No início da história, os homens são mencionados apenas como guerreiros. Numa 

caverna, Kirikou encontra um monstro produzido pela feiticeira que está absorvendo toda a água 

da nascente do rio, desabastecendo a aldeia. Kirikou utiliza saídas não convencionais para os 

problemas sociais, é uma espécie de super-herói às avessas. Pega um espeto e fura o monstro. 

A água é recebida pelos habitantes da aldeia com cantos e danças. Uma fala se destaca entre 

Kirikou e sua mãe: 

- Há sempre pessoas que nos desejam mal sem termos feito nada: é assim como a água 

que molha e o fogo que queima. 

- Mas a feiticeira é mais malvada que todo mundo! 

- É que ela tem muito mais poder! 

Depois Kirikou dorme na esteira de palha, aconselhado pela sua mãe a descansar. 

Quando acorda ela conta que o avô de Kirikou é o sábio da montanha. A mãe diz que ele é 

mantido isolado porque explica as coisas como elas são e a feiticeira precisa que acreditem em 

ilusões. Kirikou faz sons na cumbuca de madeira enquanto sua mãe colhe ervas para a sopa, 

tudo isso observado pela grande feiticeira. 

A mãe explica a Kirikou como chegar a um grande cupinzeiro e encontrar seu avô que 

lhe dará respostas. O punhal afiado do pai de Kirikou é entregue para que ele possa utilizar na 



 

Silvana Colombelli Parra Sanches 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                  2358-4319 

13 

viagem. (Interessante que o pai é mencionado através da transmissão de um símbolo fálico). 

Kirikou ri porque os guardiões não viram ele sair e se movimentar pela toca. Luta com um gambá 

que passa e exala um odor fétido. Auxilia pequenos filhotes com sementes e mãe destes os 

protege. Gambá ataca os filhotes e Kirikou puxa o rabo do Gambá, salvando a todos. Sai da toca 

e avista uma grande folhagem com penas. Ganha carinho, presentes, flores e frutos dos animais 

que ajudou na toca. Para se camuflar, se fantasia de pássaro utilizando o punhal de seu pai no 

lugar do bico. Um javali o persegue e ele o doma e o utiliza para explorar a montanha. Encontra 

o grande cupinzeiro e seu avô, um senhor com vestes brancas. Ele explica que a feiticeira não 

gosta de seres humanos porque sofre desde que alguns homens enfiaram um espinho 

envenenado em sua coluna. Sem esse espinho não teria os poderes mágicos e seria uma pessoa 

boa. Acontece que tirá-lo provocaria imensa dor a ela. 

Kirikou adormece nos braços do avô antes de partir. Quando acordou, cheio de 

vitalidade entrou por trás do castelo da feiticeira e pegou as joias roubadas, além de arrancar o 

espinho das costas da deusa. Ela volta a seu estado normal e Kirikou a pede em casamento. Ela 

ri, pois além de uma criança ele é muito pequeno, mas ele a beija e se transforma em um bonito 

homem. Ela aceita se casar com ele. Os dois se dirigiram à aldeia de mãos dadas, o que faz as 

mulheres fugirem, mas sua mãe o reconhece. Depois disso, o avô chega com muitos homens 

percussionistas (a figura masculina associada a instrumentos musicais) e pede às pessoas da 

aldeia para perdoar a feiticeira. As mulheres reconhecem seus maridos perdidos nos 

percussionistas, haviam sido transformados nos guardiões, contudo agora voltaram a seu 

estado normal. A cena final é uma festa onde todos se abraçam embaixo de uma grande árvore. 

Ao assistir este primeiro filme da trilogia de Kirikou lembrei imediatamente do livro 

intitulado Hibisco roxo de Adichie (2011), escritora feminista nigeriana, uma história literária 

onde a escritora revela uma família nigeriana na qual há a figura de um avô sábio, portador de 

saberes mitológicos e ritualísticos, que mantem a tradição da oralidade ao contar histórias das 

crenças nigerianas para seus netos, porém desacreditado pelo seu filho colonizado pelo 

cristianismo. Recordo também de Pires (2020), quando escreve que as influências da diáspora 

negra podem ajudar a desconstruir a colonialidade do ser, saber, poder, da natureza e de gênero. 



 

Processo de tradução de identidades diaspóricas: possibilidade de produção de uma educação intercultural 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                   2358-4319 

14 
 

A força epistêmica do aprendizado com senegaleses imigrantes produz novos olhares, o que 

pode gorjear7 na interação social pluriétnica. 

A animação Kirikou também me recordou do livro-raiz de Deleuze e Guattari (2011), 

pois ao tentar cartografar o mundo, quem pesquisa entrelaça natureza e arte. Também há a ideia 

de toca como rizoma: “As tocas o são, com todas suas funções de habitat, de provisão, de 

deslocamento, de evasão e de ruptura.” (Deleuze e Guattari, 2011b, p. 22). Pelo olhar destes 

autores, a metáfora da toca, enquanto rizoma animal, comporta uma distinção visível entre linha 

de fuga como corredor de deslocamento e estratos de reserva ou de habitação. 

Além disso, também é fácil lembrar da transição entre matriarcado no paleolítico 

com o patriarcado na revolução neolítica representado metaforicamente pela poderosa 

feiticeira e o pequenino Kirikou, que aos poucos foi mostrando seu poder, até subvertê-la e 

dominá-la para um bem coletivo. Esta animação inspirada na mitologia africana é como Gaia e 

Zeus na mitologia grega, em relação ao poder desigual de gênero e a história da humanidade. 

Marlucy Paraíso (2012) apresenta a bricolagem, do francês bricolage, como método 

de desterritorialização na pesquisa pós-crítica, pois articula saberes e desloca, explode e 

desconstrói metodologias fixas em campos teóricos historicamente dados. A bricolagem se 

difere do recorte porque o segundo é uma operação que não permite a totalização nem a 

integração. O resultado da bricolagem é a composição de heterogêneos, ao suspender 

verdades, ressignificar, problematizar, fabricar sentidos novos, poetizar-se. Para fazer pesquisa 

pós-crítica é necessário aceitar a coexistência de diversos traçados, deixar-se infiltrar por 

diversos poderes. 

A bricolagem acontece durante a investigação e surge a partir da multiplicidade 

demandada pelo trabalho de campo. A bricolagem acontece, por exemplo, quando relaciono 

mitologias como a grega e a africana e estabeleço pontos de convergência e linhas de fuga. As 

teorias e conhecimentos são vistos como artefatos culturais e linguísticos, as estruturas, 

hierarquias, sistemas de verdades e relações de poder destes são questionados e 

problematizados (Neira e Lippi, 2012). 

                                                        
7 Emitir sons melodiosos, um verbo contido nos livros Mil Platôs de Deleuze e Guattari (1995, 2011, 2011b, 2012, 2012b, 2012c). 
Os pássaros que gorjeiam são como os colaboradores desta pesquisa, voam, viajam, e emitem sons por onde passam. 



 

Silvana Colombelli Parra Sanches 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                  2358-4319 

15 

Ao pensar sobre estes momentos em que aprendi com o Devir-leão, o Kocc Barma 

Fall e Kirikou, acabo por concordar que o ensino e a formação de professores podem ser 

beneficiados pelos saberes produzidos na diáspora contemporânea de adultos e jovens 

africanos e através do fenômeno migratório sul-sul, na medida em que estes estudos 

apresentam narrativas outras e não apenas aspectos negativos historiográficos, estereótipos e 

generalizações sobre populações negras em trânsito pelo planeta. A decolonialidade enquanto 

conceito e o descolonizar enquanto movimento estão imbricados neste processo de escuta 

sensível que envolve os colaboradores da pesquisa e eu como pesquisadora. 

A visão e os demais sentidos empenhados em descolonizar o ser. Neste contexto, 

como os conhecimentos adquiridos com o Outro, imigrante africano, podem transitar pelo 

espaço das instituições de ensino, salas de aula e projetos socioeducativos? No caso de 

estudantes negros brasileiros, que convivem na academia com conceitos ambíguos como 

mestiçagem e colorismo - como nos ensina Kabengele Munanga (2020) e Devulsky (2021), terem 

acesso a trajetórias de negros diaspóricos, a seus saberes compartilhados, pode auxiliar na 

formação de seus próprios projetos de vida, de resistência e recriação identitária e autonomia 

intelectual, diante de uma sociedade ainda racista e insistentemente excludente. Excludente, 

inclusive, no que se refere às epistemes. 

Chimamanda Ngozi Adichie (2019), sobre o perigo de uma história única, nos alerta 

que, ao falar sobre a metanarrativa eurocêntrica se está inevitavelmente abordando a temática 

do poder: como se conta uma história, quem a conta, quando se lembra dela e quantas vezes, 

tudo isso se interrelaciona ao poder, que a pretende como definitiva. A incompletude dos 

estereótipos criados pela história única serve ao propósito de legitimá-la, o que rouba a 

dignidade das pessoas e torna difícil reconhecer a humanidade no Outro. Produzir uma pesquisa 

decolonial é contar histórias outras a partir de olhares costumeiramente não-contemplados em 

sala de aula, livros didáticos ou eventos de educação. O que a educação no Brasil pode aprender 

com os saberes do Senegal? Ou será que a pergunta é: por que não aprender com os 

senegaleses, com seus corpos e mentes viajantes, islâmicos e marcadamente negros? 

Gonzalez (2020, p. 182) [grifo da autora], em um diálogo indisciplinado com 

Chacrinha, o “Velho Guerreiro”, em meados de 1980, discorreu o seguinte sobre a educação 

brasileira em interface com as relações étnico-raciais: 



 

Processo de tradução de identidades diaspóricas: possibilidade de produção de uma educação intercultural 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                   2358-4319 

16 
 

[...] as crianças negras que vão à escola sofrem o estigma do pecado de serem 
negras, pois o discurso pedagógico as submete a diferentes maneiras de se 
envergonharem de si mesmas. Você sabia que a maioria das crianças 
consideradas desajustadas, com problemas psicológicos e/ou psiquiátricos 
na rede escolar oficial são negras? 
[...] 
Escondem para o nosso povo, para as nossas crianças (não importando a cor), 
por exemplo, que o primeiro Estado livre que existiu em todo continente 
americano surgiu no Brasil. Só porque esse Estado foi a República Negra dos 
Palmares. Sacou? Não se apercebem do quanto são colonizados ao 
reproduzirem tantas mentiras sobre eles e sobre nós. Não se apercebem (ou 
não desejam fazê-lo) de que, ao servirem aos interesses do lucro, do capital 
internacional, estão enxovalhando sua dignidade de brasileiros. Não se 
apercebem de que, na medida em que se consideram tão “brancos” no seu 
eurocentrismo [...], estão negando a nossa possibilidade, enquanto povo 
brasileiro, de assumir nossa própria identidade, nosso próprio destino e nosso 
próprio futuro. E o mais engraçado em tudo isso é que eles costumam chamar 
o negro de “macaco”. E eu lhe pergunto, Velho Guerreiro, quem efetivamente 
são os macacos, eles ou nós? Nós, pelo menos, não estamos preocupados em 
fingir que não somos negros ou que a cultura brasileira é europeia. Também 
não nos envergonhamos da nossa ancestralidade negra/indígena, né? 

 

Esta crítica ao pensamento imitativo elitizado da branquidade brasileira é potente 

argumento que desconstrói a visão que defende um nacionalismo ufanista, um tradicionalismo 

patriótico, pois é o que há de mais ilegítimo entre nós, é o que menos traduz o que é ser de fato 

brasileiro. Em vista disso, é possível dizer que somos responsáveis pela permanência desta 

equivocada visão oficial do Brasil? Deleuze e Guattari (2012) vão lembrar que um sujeito nunca 

é condição de linguagem nem causa de um enunciado. Para eles, não existe sujeito, mas 

agenciamentos coletivos de enunciação, onde a subjetivação se inclui. Neste sentido, o 

caminho para a tão almejada justiça social cognitiva pode ser a educação intercultural, a partir 

da escolha estratégica em trabalhar com repertórios decoloniais negros e indígenas, que 

apresentam linguagens transgressoras das relações desiguais/estruturais de poder. 

DIÁSPORA E INTERCULTURALIDADE: por um conceito amplo de educação 

Há potência pedagógica na diáspora. Potência de ensino e aprendizagem de um 

outro mundo possível a partir do estranhamento de si e do outro nas novas relações que se 

estabelecem nesse deslocamento. Potências, existências e resistências decoloniais. A 

recriação de si na diáspora pode descolonizar. Na pesquisa, o processo de descolonização pode 

acontecer a partir de diferentes enfoques teórico-metodológicos e campos de ação político-



 

Silvana Colombelli Parra Sanches 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                  2358-4319 

17 

pedagógicas. Ao pensar com Tubino (2005), é possível afirmar que a cidadania intercultural é a 

base da refundação do pacto social das democracias inclusivas da diversidade em Estados-

nação culturalmente fraturados como o Brasil. 

A interculturalidade pode ser paradoxal se a diversidade cultural não for observada 

articulada às discussões sobre sujeição e subalternização de diferentes povos e grupos sociais. 

É desafiador observar a interculturalidade como ação deliberada, biopotente, contínua e 

insurgente, que, de acordo com Fleuri (2012, p. 9-10): 

[...] somente terá significação, impacto e valor quando assumida de 
maneira crítica, como ação, projeto e processo que procura intervir na 
reestruturação e reordenamento dos fundamentos sociais que 
racializam, inferiorizam e desumanizam, ou seja, na própria matriz da 
colonialidade do poder, [...]. 

 

Uma pesquisa em educação que estude a interculturalidade precisa pensar a 

identidade na diferença: “A educação dos sujeitos coloniais complementa sua produção dentro 

da lei.” (SPIVAK, 2010, p. 51). Enquanto os movimentos sociais tencionam a mudança das leis, 

é preciso que outros movimentos tencionem a produção de uma nova prática pedagógica que 

contemple a pluriversidade das sociedades humanas. 

Nessa perspectiva, é imprescindível a produção acadêmica que rompa não apenas 

com a colonialidade do poder, mas do saber, ser, estar e viver, assim como reconheça as 

diferenças entre agentes socioculturais na contemporaneidade e potencialize a conexão crítica, 

criativa e decolonial entre seus respectivos contextos (Fleuri, 2012). Uma forma de pensamento 

operado a partir da desterritorialização (Berquó, 2016). A interculturalidade deve ser 

compreendida como um discurso vinculado a um diálogo entre culturas e preocupado em 

explicitar as condições deste próprio diálogo, pois a assimetria social e a discriminação cultural 

podem fazer inviável o diálogo intercultural autêntico (Tubino, 2005). 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Com base na tradução intercultural, ao evitar transformar os saberes partilhados 

pelos senegaleses em uma versão renovada do pensamento abissal, imperialista e colonialista 

que, de fato, possa traduzir um cotidiano relacional em práticas do conhecimento, é que foram 

produzidas as reflexões deste texto. 



 

Processo de tradução de identidades diaspóricas: possibilidade de produção de uma educação intercultural 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                   2358-4319 

18 
 

O grupo social dos imigrantes senegaleses em Campo Grande, Mato Grosso do Sul, 

meus colaboradores da pesquisa, é diaspórico e intercultural, absorve aspectos identitários de 

inúmeros territórios pelos quais se movimentam, o que os posiciona em um lugar de fala 

(RIBEIRO, 2020) peculiar, singular, interessante. Quando penso sobre a construção do eu destes 

indivíduos, e, relaciono com temas das humanidades, vêm logo à mente autores que trabalham 

com identidade, como Bauman (2005), que a vê como ambígua e intangível, uma convenção 

social. 

O nomadismo pós-moderno dos colaboradores da pesquisa combina com o trajeto 

nômade de uma pesquisa ancorada na cartografia, bricolagem e rizoma. A bricolagem é o 

processo de produção da identidade na contemporaneidade e foi utilizada neste artigo como 

ferramenta para a análise. Os senegaleses não fogem à regra neste quesito, são fluidos e a 

bricolagem os constituiu como sujeitos nômades pós-modernos. Não obstante, como africanos, 

negros e imigrantes, são extremamente coletivos e suas ações ligadas pela religiosidade e 

ancestralidade. Esta ambivalência é verificada em diálogos com eles e reverbera em suas 

relações sociais e interpessoais e na forma como pensam poeticamente o ser e viver em um 

dado território. 

REFERÊNCIAS 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. Tradução de Julia Romeu. 5ª 
reimpressão. 1ª edição, São Paulo: Companhia das letras, 2019. 

CARVALHO, José Jorge de. Encontro de Saberes e descolonização: para uma refundação 
étnica, racial e epistêmica das universidades brasileiras. In: BERNARDINO-COSTA, Joaze; 
MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, Ramón. Decolonialidade e pensamento 
afrodiaspórico. Coleção Cultura Negra e Identidade. Belo Horizonte: Autêntica, 2020, p. 79-
106. 

DUSSE, Fernanda. Elizabeth Bishop e a proposta de uma poesia cartográfica. In: RENA, 
Natacha; BRANDÃO, Marcela Silviano; RENA, Alemar; NEVES, Bernardo. Revista Indisciplinar. 
Belo Horizonte: Fluxos, n. 2, v. 2, 2016, p. 170-188. 

DUTRA, Henrique Leonardo. Educação e cultura de tradição oral: um encontro com a 
pedagogia Griô. Dissertação. (Mestrado em Educação). Faculdade de Educação. Universidade 
Estadual de Campinas. Campinas, 145p., 2015. 

DEVULSKY, Alessandra. Colorismo. São Paulo: Jandaíra, Coleção Feminismos Plurais, 2021. 

BAUMAN, Zygmunt. Identidade - Entrevista a Benedetto Vecchi. Tradução de Carlos Alberto 
Medeiros. Rio de Janeiro: Zahar, 2005. 



 

Silvana Colombelli Parra Sanches 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v.18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                  2358-4319 

19 

BERQUÓ, Paula Bruzzi. Notas sobre cartografia, transversalidade e co-produção no estudo dos 
fenômenos urbanos contemporâneos. In: RENA, Natacha; BRANDÃO, Marcela Silviano; RENA, 
Alemar; NEVES, Bernardo. Revista Indisciplinar. Belo Horizonte: Fluxos, n. 2, v. 2, 2016, p. 94-
114. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix.  Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol. 1. Tradução 
de Aurélio Guerra Neto e Célia Pinto Costa. Coleção TRANS. Rio de Janeiro: Editora 34, 1995. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix.  Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol. 1. Tradução 
de Ana Lúcia de Oliveira, Aurélio Guerra Neto e Célia Pinto Costa. Coleção TRANS, 2ªed., São 
Paulo: Editora 34, 2011. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix.  Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol. 2. Tradução 
de Ana Lúcia de Oliveira e Lúcia Cláudia Leão. Coleção TRANS, 2ªed., São Paulo: Editora 34, 
2011b. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix.  Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol. 3. Tradução 
de Ana Lúcia de Oliveira, Aurélio Guerra Neto, Lúcia Cláudia Leão e Suely Rolnik. Coleção 
TRANS, 2ªed., São Paulo: Editora 34, 2012. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix.  Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol. 4. Tradução 
de Suely Rolnik. Coleção TRANS, 2ªed., São Paulo: Editora 34, 2012b. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix.  Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol. 5. Tradução 
de Peter Pál Pelbart e Janice Caiafa. Coleção TRANS, 2ªed., São Paulo: Editora 34, 2012c. 

FLEURI, Reinaldo Matias. Educação intercultural: descolonizar o poder e o saber, o ser e o viver. 
Visão Global, Joaçaba, v.15, n.1-2, p. 7-22, jan/dez, 2012. 

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro e a intelectualidade negra descolonizando os 
currículos. In: BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, 
Ramón. Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. Coleção Cultura Negra e Identidade. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2020, p. 223-246. 

GOMES, Nilma Lino. Sem perder a raiz: corpo e cabelo como símbolo da identidade negra. 
Coleção cultura negra e identidades. 3ed., Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. 
Organização de Flavia Rios e Márcia Lima. 1ªed., Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 
identidade negra. 5ªed; 2ªreimpressão; Belo Horizonte: Autêntica, Coleção Cultura Negra e 
Identidades, 2020. 

NEIRA, Marcos Garcia; LIPPI, Bruno Gonçalves. Tecendo a colcha de retalhos: a bricolagem 
como alternativa para a pesquisa educacional. Educação & Realidade, v. 37, n. 2, Porto Alegre, 
mai/ago, 2012, p. 607-625. 

OLIVEIRA, Luiz Fernandes de; CANDAU, Vera Maria Ferrão. Pedagogia decolonial e educação 
antirracista e intercultural no Brasil. Educação em Revista. Belo Horizonte, v. 26, n. 1, p. 15-40, 
abril, 2010. 

PARAÍSO, Marlucy Alves. Metodologias de pesquisas pós-críticas em educação e currículo: 
trajetórias, pressupostos, procedimentos e estratégias analíticas. In: MEYER, Dagmar 



 

Processo de tradução de identidades diaspóricas: possibilidade de produção de uma educação intercultural 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26314, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26314                   2358-4319 

20 
 

Estermann; PARAÍSO, Marlucy Alves. Metodologias de pesquisa pós-críticas em educação. 
Belo Horizonte: Mazza Edições, 2012, p. 23-45. 

PIRES, Thula. Por um constitucionalismo ladino-amefricano.  In: BERNARDINO-COSTA, Joaze; 
MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, Ramón. Decolonialidade e pensamento 
afrodiaspórico. Coleção Cultura Negra e Identidade. Belo Horizonte: Autêntica, 2020, p. 285-
304. 

RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. São Paulo: Editora Jandaira. Coleção Feminismos Plurais, 
2020. 

ROLNIK, Suely. Cartografia sentimental: transformações contemporâneas do desejo. 2ª ed., 
Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2016. 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Tradução de Sandra Regina Goulart 
Almeida, Marcos Pereira Feitosa, André Pereira Feitosa. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010. 

TUBINO, Fidel. La interculturalidad crítica como proyecto ético-político. Encuentro continental 
de educadores agustinos. 2005. Disponível em: https://sermixe.org/wp-
content/uploads/2020/08/Lectura4.pdf Acesso em: 16/07/2022. 

 
 

Recebido em: Abril/2025.  
Aprovado em: Agosto/2025.  
 

https://sermixe.org/wp-content/uploads/2020/08/Lectura4.pdf
https://sermixe.org/wp-content/uploads/2020/08/Lectura4.pdf

