
 
 

       https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                  2358-4319 

 

 
Relações étnico-raciais e cultura afro-brasileira para uma educação antirracista 

 
Marta Genú Soares*, Tiago Tendai Chingore** e Allyson Carvalho de Araújo*** 

 
Resumo 

A educação é transversalizada de temáticas que expressam questões étnico-raciais, interseccionais e 
constituídas de diversidade e pluralidade cultural, historicamente invisibilizadas nos processos educativos, nesse 
sentido, o estudo que surge de inquietações, indagações e preocupações geradas no contexto da crise da 
modernidade marcada pela monocultura do conhecimento científico, que deslegitima qualquer outra forma de 
conhecimento e de saber não produzidos pela ciência, este ensaio objetiva evidenciar os saberes como 
conhecimentos identitários que mantêm a vida coletiva de povos originários e demandam características de 
comunidades étnico-raciais. O referencial teórico reúne teorias de Asante (2009), Castiano (2013), Geertz (1997), 
Fanon (2008), Freire (2005), Munanga (2009) e aplica na metodologia o estudo do conhecimento, ao eleger as 
categorias saberes locais, corpo e identidade a partir de conceitos e autores que discutem educação dialógica, 
ontologia regional e cultura, a análise tem como argumento as vivências autorais com intervenções pedagógicas. 
Os resultados evidenciam os saberes locais como contributo para a emancipação dos sujeitos. Conclui que a 
institucionalização desses saberes nas escolas como conteúdos locais, promove o diálogo local e universal, e 
sistematiza produção conjunta pela comunidade escolar. 
Palavras-chave: educação; cultura; saberes locais. 
 

 
Ethnic-racial relations and Afro-Brazilian culture for anti-racist Education 

 
Abstract 

Education is transversalized through themes that express ethnic-racial and intersectional issues, constituted by 
cultural diversity and plurality that have been historically invisibilized in educational processes. In this sense, the 
study arises from concerns and inquiries generated in the context of the modernity crisis, marked by the 
monoculture of scientific knowledge, which delegitimizes any other forms of knowledge and wisdom not produced 
by science. This essay aims to highlight knowledge as an identity-based understanding that sustains the collective 
life of Indigenous peoples and reflects the characteristics of ethno-racial communities. The theoretical framework 
brings together the theories of Asante (2009), Castiano (2013), Geertz (1997), Fanon (2008), Freire (2005), and 
Munanga (2009), and employs a methodology grounded in the study of knowledge, selecting the categories of local 
knowledge, body, and identity, based on concepts and authors who discuss dialogical education, regional 
ontology, and culture. The analysis is based on personal experiences with pedagogical interventions. The results 
highlight local knowledge as a contribution to the empowerment of individuals. It concludes that institutionalizing 

                                                      
* Pós Doutora pela Université de Montpellier/França e pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro. Doutora em 
Educação. Professora Titular da Universidade do Estado do Pará, lotada no Programa de Pós-Graduação em Educação/UEPA, 
na Graduação em Educação Física. Pesquisadora no Grupo de Pesquisa Ressignificar- Experiências inovadoras na formação de 
professores e prática pedagógica. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1588-7305. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/5299382052741078. E-mail: martagenu@uepa.br. 
** Doutor em Filosofia. Professor da Universidade Licungo-Moçambique no Programa de Pós-Graduação Mestrado em 
Educação/Ensino de Filosofia. Membro do Grupo de Pesquisa Sociedade, Política e Ética do Centro de Pesquisa de 
Desenvolvimento Comunitário e Ambiente-CEDECA (Moçambique); e membro do Grupo de Pesquisa Formação de Professores 
(UEPA). ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8227-1637. Lattes: http://lattes.cnpq.br/0255734111704714. E-mail: 
ttendaigamachingore@gmail.com. 
*** Doutor em Comunicação pela Universidade Federal de Pernambuco (UFPE). Professor Associado II da Universidade Federal 
do Rio Grande do Norte. Professor permanente do Programa Pós-Graduação em Educação Física (PPGEF-UFRN) e do Programa 
de Pós-Graduação em Educação (PPGED-UFRN). ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0114-8122. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/3443942683481696. E-mail: allyson.carvalho@ufrn.br. 

http://lattes.cnpq.br/5299382052741078
http://lattes.cnpq.br/0255734111704714


 

Relações étnico-raciais e cultura afro-brasileira para uma educação antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

2 
 

this knowledge in schools as local content promotes both local and universal dialogue and systematizes collective 
production within the school community. 
Keywords: education; culture; local knowledge. 
 

Relaciones étnico-raciales y cultura afrobrasileña para la educación antirracista 
 

Resumen 
La educación transversaliza temáticas que expresan cuestiones étnico-raciales, interseccionales y constituidas 
por la diversidad y pluralidad cultural, históricamente invisibilizadas en los procesos educativos. En este sentido, 
el estudio surge de inquietudes, preguntas y preocupaciones generadas en el contexto de la crisis de la 
modernidad, marcada por la monocultura del conocimiento científico, que deslegitima cualquier otra forma de 
conocimiento y saber no producido por la ciencia. Este ensayo tiene como objetivo evidenciar los saberes como 
conocimientos identitarios que mantienen la vida colectiva de los pueblos originarios y requieren características 
propias de las comunidades étnico-raciales. El marco teórico reúne teorías de Asante (2009), Castiano (2013), 
Geertz (1997), Fanon (2008), Freire (2005), Munanga (2009) y aplica en la metodología el estudio del 
conocimiento, al elegir las categorías saberes locales, cuerpo y identidad a partir de conceptos y autores que 
discuten educación dialógica, ontología regional y cultura, el análisis tiene como argumento las experiencias 
autorales con intervenciones pedagógicas. Los resultados evidencian los saberes locales como contribución para 
la emancipación de los sujetos. Concluye que la institucionalización de esos saberes en las escuelas como 
contenidos locales promueve el diálogo local y universal, y sistematiza la producción conjunta por la comunidad 
escolar. 
Palabras clave: educación; cultura; conocimiento local. 
 
 

INTRODUÇÃO  

Há um conhecimento assentado na ancestralidade como saber diverso, local, 

plural e que se constitui na relação com a cultura e o corpo na sua dimensão simbólica, mas 

que expressa hábitos, costumes e crenças singulares, regionais na origem do termo, porque 

identifica povos e grupos sociais e, estamos tratando de um conhecimento específico 

construído a partir da diáspora africana que traz para as terras brasileiras modos de vida, 

culturas, práticas religiosas, línguas e formas de organização, dando origem ao que 

denominamos de conhecimento afro-brasileiro. 

 Esse conhecimento, ao influenciar na construção das sociedades brasileiras, se 

configura mestiço, com linguagem corpórea própria e de uma cultura via transformação e 

redefinição identitária dos povos de localidades situadas no mundo todo, mas concentradas 

em territórios afro-americanos, essa premissa é a questão em estudo do conhecimento desse 

ensaio, isto é, apreciar os saberes locais como conceito da ontologia regional e promotor de 

identidades. 

Ao nos propormos reflexões considerando os paradigmas de pensamento 

enraizados em epistemológos oriundos de fontes afras e africanas, nós adotamos como 

objetivo geral evidenciar os saberes locais como aspectos identitários que possibilitam uma 



 

Marta Genú Soares; Tiago Tendai Chingore; Allyson Carvalho de Araújo. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

3 

educação antirracista e buscamos referências no pensamento filosófico dos africanos, que 

impulsionam a criação de conhecimentos por esse caminho, tendo como âncora a 

“afrocentricidade”, pois “os africanos devem ser vistos como atores/atrizes no palco 

planetário, ou seja, como criadores” (Asante, 2009, p.103).  

Percebemos, neste caso, a afrocentricidade como um percurso metodológico, “um 

tipo de pensamento, prática e perspectiva que percebe os africanos como sujeitos e agentes 

de fenômenos, atuando sobre sua própria imagem cultural e de acordo com seus próprios 

interesses humanos” (Asante, 2009, p.93).  

Ao analisarmos, a partir de autores africanos e aqueles que tratam sobre as 

múltiplas Áfricas, tendo em vista seus olhares e sentidos, entendemos sua importância 

fundamental na produção do conhecimento universal, apesar de negadas pelo ocidente e por 

todo o Norte-Global. Essa negação está ancorada nos imperialismos acadêmicos, nos 

epistemicídios, nos racismos intelectuais que impulsionaram as colonialidades, no dito projeto 

da modernidade e no complexo de superioridade, que permitiram ao ocidente produzir, 

amplamente, em escala mundial, a invisibilização das produções de conhecimentos e suas 

epistemologias, a inferiorização dos povos não brancos. 

Pautados nesse conhecimento temos trabalhado com temas que transversalizam 

espaços acadêmicos e educativos, em nossas intervenções pedagógicas nas atividades 

disciplinares, na formação extensiva, bem como, nos círculos de cultura, a educação e a 

educação popular. Nesse sentido, nossa produção de conhecimento se faz em sala de aula, 

nas convivências comunitárias e nos movimentos sociais, o que permitiu a proposição ensaísta 

aqui apresentada com o objetivo de evidenciar os saberes emergidos das experiências 

docentes a fim de socializar com a comunidade científica e afro-brasileira.  

Na academia e espaços comunitários e sociais contextualizamos ambientes 

culturais singulares para analisar, a partir das práticas sociais e das manifestações corporais, 

elementos identitários de grupos sociais que expressam saberes da tradição e populares, e são 

perpassados por temas como ética, saúde, gênero, trabalho, consumo e pluralidade cultural. 

Ao eleger as categorias cultura, corpo nas concepções de corporeidade e corporalidade, a 

filosofia africana trata e reconhece saberes na diferença, como indicativos de conhecimentos 

com sentido e significado nas culturas de diferentes povos dotados de saberes a serem 

considerados na formação academia e para a formação humana. 



 

Relações étnico-raciais e cultura afro-brasileira para uma educação antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

4 
 

 Com esse princípio reunimos o estudo do tema aqui proposto somado a nossas 

experiências acumuladas para adotar como metodologia do ensaio escrito o estudo do 

conhecimento com a técnica da revisão narrativa (Siddaway; Wood; Hedges, 2019) em que 

selecionamos os conceitos e categorias a partir da literatura sobre o objeto de estudo 

educação antirracista com os autores por nós trabalhados e referendados neste ensaio para 

orientar as intervenções pedagógicas ao longo de nosso percurso docente, assim, este ensaio 

resulta em recorte temático atemporal com abordagem qualitativa do fenômeno estudado.  

Interessa-nos elaborar pressupostos teórico-práticos que se sustentam na prática 

social  e que são socializados em grupos e comunidades como forma de vida, relações étnicas, 

sociais, e processos de desenvolvimento emancipatório que expressam produção, criação e 

transformação para o bem comum, a sustentabilidade e a valorização da cultura como 

resultado de sentimentos de pertença e organização política e que resultem na construção de 

material didático para uma educação popular, intercultural e antirracista. 

Dessa forma, discorremos sobre as ações epistêmicas e de ensino, que nos guiam 

apresentando os autores, as ideias e os pensamentos que elegemos e nos apropriamos 

continuamente durante o diálogo com sujeitos que abordam a lógica do conhecimento afro-

brasileiro em suas práticas de vida, e ao mesmo tempo, sistematizamos esse conhecimento 

em nossas práticas educativas e pedagógicas como apresentado no decorrer de nossa escrita. 

O ensaio está organizado em quatro seções que apresentam a temática 

desenvolvida e introduzem a lógica de pensamentos de seus autores e a forma e conteúdo que 

estão desenvolvidos na contextualização e lócus de produção do pensamento afro-brasileiro, 

em que analisamos as experiências e produções na impressão nas experiências socializadas. 

Na primeira seção sobre saberes locais como eixo epistemológico em lócus e 

nacionalidades diferentes, e a partir do primeiro ambiente institucional de educação, o escolar, 

a relação com as categorias identidade e emancipação são apreciadas nos conceitos e ideias 

que se constituem eixo desse ensaio. Na sequência discutimos a construção da identidade 

afro-brasileira resultante da produção do conhecimento sobre as relações étnicas e do 

processo diaspóricos do conhecimento africano nos processos educativos em busca das 

ações e transformações. Na seção terceira descrevemos experiências acumuladas que 

expressam a articulação entre trabalho, corpo e cultura como eixo propulsionador onde se 



 

Marta Genú Soares; Tiago Tendai Chingore; Allyson Carvalho de Araújo. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

5 

assentam princípios e ideias que resultam em fundamentos prático-teóricos para uma 

educação antirracista e finalizamos retomando a questão central do ensaio definida como os 

saberes locais produzem processos identitários e emancipatórios.  

Saberes locais como eixo epistêmico e de identidade desde a escola 

A diversidade cultural, étnica, epistêmica e do reconhecimento das diferenças faz 

parte hoje da pauta de discussão de todos os países do mundo, mesmo daqueles que no 

passado recente são considerados como monoculturais e monolinguísticos. O estudo dos 

saberes locais tem uma grande importância na atualidade porque estão ligados à cultura, ou 

seja, às temáticas específicas da vida cotidiana dos sujeitos. Pela sua estreita ligação com a 

cultura são resgatados para a escola com o intuito de revitalizar a cultura e dinamizar o 

processo de ensino e aprendizagem aproximando a escola e a comunidade.  

Pensar a questão de corpo, cultura e conhecimento afro-brasileiro numa relação 

de igualdade social, têm se tornado cada vez mais um paradigma utópico, quer seja pela 

dinâmica da realidade sócio-política, que cada vez mais acentua a estratificação social ou, 

pela luta por uma sociedade justa, que nos últimos dias se torna cada vez mais 

individualizada que coletiva. Entretanto, compreendemos que pesquisar essa articulação 

acima mencionada, incide diretamente sobre o debate que vigora em torno das 

desigualdades sociais com ênfase nas questões culturais, étnicas, epistemológicas de 

produção de conhecimento e da sua legitimação.  

Os saberes locais fazem parte das temáticas mais discutidas, hoje, no campo de 

educação. São discutidos porque o paradigma educacional tende a adaptar-se às condições 

concretas da vida das pessoas. A tendência de resgatar a cultura autóctone para trazer na 

prática educativa faz com que o currículo se amplie para refletir temáticas específicas locais 

da vida das suas comunidades. No contexto atual, a escola se interessa, para sustentar a sua 

prática educativa, pela sua inserção na comunidade e pelo reconhecimento de saberes, 

localizado nela. O interesse pela comunidade tem como objetivo estabelecer as relações de 

diálogo entre a própria comunidade e a escola, entre os saberes locais das comunidades e os 

saberes universais para o desenvolvimento da prática educativa. É a partir dessa visão que se 

define como objetivo específico deste tópico à análise dos “saberes locais” para o seu 

resgate na escola. 



 

Relações étnico-raciais e cultura afro-brasileira para uma educação antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

6 
 

Os saberes locais se localizam nas comunidades e podem ser temas transversais 

aos currículos. Eles são um conjunto de conhecimentos, práticas, atitudes, habilidades e 

experiências que se partilham no cotidiano. Os saberes locais são transmitidos, hoje, nas 

escolas devido à sua relevância para aprendizagem e ao seu significado cultural. Essa 

relevância não só se regista no ensino, mas também na política, na agricultura, na saúde e na 

cultura. 

É a partir da relevância das culturas que as reflexões em torno dos saberes locais 

e sua articulação na escola começaram a dominar os dois âmbitos: filosófico e educacional. 

No âmbito filosófico e educacional porque estes se cruzam no tratamento das questões do 

saber. Ao se cruzarem, se relacionam na definição dos currículos nacional e local.  

Nesse sentido, cabe à filosofia questionar os critérios de produção e 

disseminação do saber, a natureza e o valor do saber e o tipo de saber que a escola tende a 

socializar para tornar aprendizagem dos alunos mais relevante e eficaz. A Educação 

preocupa-se em conceber currículos não só meramente técnicos, mas também que 

abrangem as esferas sociais e culturais e aplicá-los. 

Ora, pensar a educação escolar a partir da fonte do pensamento africano é 

conhecer o currículo antigo do Sistema Nacional de Educação (SNE) de Moçambique 

promulgado pela lei 4\83 de 23 de Março de 1983 e revisto pela lei 6\92 de 06 de Maio que 

trazia a questão de círculos de interesse, ligação escola e comunidade. Mas, ainda não tinha 

institucionalizado um tempo determinado para abordagens dos saberes autóctones locais na 

sala de aula. A ligação entre a escola e a comunidade era entendida mais no sentido de 

envolvimento dos pais e encarregados de educação nas reuniões das escolas e não no 

sentido de contribuir na produção do saber para a escola. 

 Essa produção do saber perpassa pelo debate sobre a produção do 

conhecimento nas relações étnico-raciais e em especial à Cultura Afro-Brasileira, 

reconhecendo uma relação política, diante de um cenário ainda manchado pelo racismo. O 

pressuposto defendido logo a partida é: escutar a tradição e situar-se nela constitui um 

caminho para encontrar estatuto axiológico da cultura autóctone. Esse pressuposto é legitimo 

nas práticas educacionais e exprime implicitamente a necessidade de conciliar o cientifico e 

o cultural como forma de criar um espaço para a cultura local. Portanto, situar-se na tradição 



 

Marta Genú Soares; Tiago Tendai Chingore; Allyson Carvalho de Araújo. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

7 

é uma estratégia epistemológica para revitalizar e resgatar os saberes locais. Ao escutar-se a 

cultura autóctone tem-se como segundo objetivo específico ou objetivo corolário reconhecer 

o valor dos saberes locais num universo do saber escolar.  

Considerando que via de regra os saberes locais são ensinados pela oralidade, 

vale refletir sobre a primazia e à superioridade suposta da escrita sobre a forma oral de 

transmissão e manutenção de conhecimentos, Hampaté Bâ (2010) chama-nos a atenção 

sobre a importância das/os anciãs/anciãos como nossas bibliotecas humanas e espaço de 

consulta e produção de um saber equivalente aos arquivos e a bibliotecas convencionais. Daí 

a pertinência e a valorização necessária aos saberes, crenças, costumes, ritos e rituais, 

religiosidades das comunidades para o desenvolvimento científico.  

Nesse contexto, a abordagem sobre os saberes locais não é totalmente uma coisa 

nova no sistema escolar. O currículo colonial já previa a integração dos saberes locais. E a 

partir desta perspectiva, os antropólogos missionários discursavam em volta dos saberes 

locais, das culturas locais e das línguas locais. Porém, os objetivos e métodos pautavam-se 

no processo de evangelização e dominação portuguesa.  

A cultura local era tomada como uma questão estratégica para converter e 

assimilar os africanos. A intenção era usar os saberes locais para realizar com facilidade o 

processo de colonização e de conversão. No caso de Moçambique, o primeiro trabalho 

realizado por missionários ligados aos saberes locais foi o estudo etnolinguístico. Este 

trabalho consistiu em estudar as línguas locais para traduzir a Bíblia.  

O termo “cultura local” em uso refere-se às diferentes maneiras pelas quais os 

grupos humanos vivem e dão sentido às circunstâncias e às condições de sua vida. Essas 

maneiras constituem a base dos saberes locais. Assim, é cultura local o conjunto de 

processos históricos coletivos vividos no cotidiano. Segundo Giroux (1997, p. 167) “os 

homens formam seus pressupostos e intenções dentro das estruturas fornecidas por seu 

repertório cultural”. 

O conceito de “cultura” concebido conforme o modelo exposto acima será 

repetido várias vezes para justificar que ela é o fundamento dos saberes locais como conjunto 

de traduções de vida concreta dos indivíduos. A cultura é um dos potenciais fortes na 

construção de um currículo, sobretudo quando se trata de um currículo alinhado aos 



 

Relações étnico-raciais e cultura afro-brasileira para uma educação antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

8 
 

contextos locais e regionais. Ela é o fruto de construção humana. A cultura nasce com o 

espírito humano. Nela estão inscritos os saberes locais.  

A escola ao socializar o conhecimento difunde a cultura. Assim, a cultura tem de 

ser reconhecida, respeitada e resgatada para a escola. O reconhecimento, o respeito e o 

resgate da cultura, sobretudo, a cultura local visa reduzir o distanciamento entre a cultura 

universal e a cultura autóctone do aluno.  

A noção do local não se refere apenas ao espaço localizado geograficamente, 

mas aos discursos educativos produzidos por pessoas duma determinada comunidade. 

Refere-se aos discursos de pertença comunitária que desempenham uma função na 

educação dos jovens da mesma comunidade.  

A questão do local é discutida por educadores para reconhecer a sua relevância 

na ação pedagógica. O conceito do local é trazido ao campo da educação para estabelecer 

uma ligação entre o discurso global e o discurso comunitário tradicional. Isto significa que os 

organizadores das políticas educativas se centralizam nas comunidades de referência dos 

atores locais e dos processos de regulação internacional. 

Teodoro (2003), a quem se recorre para fundamentar este ponto, discute, na nota 

introdutória do seu livro Globalização e Educação, a problemática do local e do global. Ele 

entende que a preocupação dos sistemas educacionais é definir as identidades locais 

entendidas como responsáveis na produção de discursos comunitários não no sentido 

geográfico, mas no sentido de uma pertença a certas comunidades discursivas.  

No contexto de discurso localista abre-se um espaço para a heterogeneidade e 

complexidade. Mas um discurso é considerado local quando tem um carácter regional e 

caracteriza os falantes de uma determinada comunidade ou cultura situada no espaço. 

Melhor, o discurso é localista quando é produzido nas comunidades locais e tem uma 

referência ao desenvolvimento regional. 

Todo discurso que se focaliza em volta dos saberes locais é um discurso 

etnográfico, pois é uma descrição da cultura. É um discurso que se centraliza na cultura 

tradicional autóctone onde os saberes locais se enraízam. Esse tipo de discurso descreve 

como um determinado povo dá sentido à sua vida, como se relaciona e quais as prescrições 

morais aceites. Clifford Geertz (1997) afirma repetidas vezes que toda a Etnografia funciona à 



 

Marta Genú Soares; Tiago Tendai Chingore; Allyson Carvalho de Araújo. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

9 

luz do saber local e sustenta que para um etnógrafo “as formas de saber são sempre e 

inevitavelmente locais, inseparáveis de seus instrumentos e de seus invólucros” (Geertz, 

1997, p. 10). Por outro lado, o autor analisa vários fenômenos culturais de diversos povos para 

mostrar que os saberes locais se manifestam “através de uma série de formas simbólicas 

facilmente observáveis, um repertório elaborado de designações” (Geertz, 1997, p. 95). 

Contudo, entende-se que o mundo é um palco onde os atores fazem as suas 

construções culturais. Essas construções fazem e caracterizam a forma como cada povo vive, 

convive e representa o universo dos saberes locais. Por isso, todo o universo de saberes, 

como: os direitos costumeiros, os mitos, as religiões, as línguas, a agricultura, a arquitetura, a 

música, as artes, a literatura, artesanato, a pintura, os fenômenos socioculturais, a economia, 

a imaginação, a moral e a política têm a sua origem na localidade. 

As teses que procuramos defender são: com o resgate da cultura local na escola 

pode-se diminuir a marginalização da cultura do aluno, assentar o aluno na sua cultura e 

reduzir a distância entre o saber universal e o saber local através da cooperação entre eles. A 

escola deve pautar pelo reconhecimento da diversidade cultural, das culturas locais e os 

saberes nelas veiculados. Nesta razão articulada com a experiência da docência vê-se uma 

necessidade de acasalamento entre os saberes culturais locais com os saberes curriculares 

para tornar a prática pedagógica mais “próxima” do aluno.  

Este pressuposto fundamenta-se em Geertz (1997) que constata que todos os 

fenômenos sociais, políticos, jurídicos, culturais são fenômenos locais, e analisa de forma 

comparativa os fatos antropológicos e as leis jurídicas e afirma que “a navegação, a 

jardinagem, e a poesia, o direito e a etnografia também são artesanatos locais: funcionam à 

luz do saber local” (Geertz, 1997, p. 249).  

Ainda alargando mais esta justificativa incorpora-se a crítica social e 

epistemológica que Lyotard (1989) desenvolve sobre a Modernidade. A crítica à Modernidade 

caracteriza-se pela descrença às grandes narrativas. Essa descrença pôs em crise o modelo 

da racionalidade científica universal e criou um espírito voltado para as racionalidades locais. 

Por seu turno, Castiano considera que as, 

Condições e as possibilidades de sucesso, na sua exportação/importação e 
legitimação para outros locais culturais, não dependem somente da sua 
epistemicidade (capacidade de resistência à prova, à justeza, sua 
aplicabilidade tecnológica e performativa), mas também e, sobretudo das 



 

Relações étnico-raciais e cultura afro-brasileira para uma educação antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

10 
 

condições da historicidade do sujeito produtor deste saber (Castiano, 2013, 
p. 13).   

Embora estas críticas indicassem uma abordagem sobre as questões relevantes, 

ainda não havia espaço adequado em Moçambique para incluir na educação. Porém, a 

inquietação sobre a importância das culturas locais sempre esteve na origem de todas as 

leituras desenvolvidas no quadrante educativo. Com a introdução do currículo local no Ensino 

Básico criara-se a oportunidade institucional para um “resgate” das culturas diversas de 

Moçambique, no sentido de chamá-las a “contribuir para a melhoria” da aprendizagem. 

Na verdade, a inclusão dos elementos das culturas locais facilita uma 

aprendizagem que leve o aluno a executar as atividades que lhe permitam resolver os 

problemas do seu dia-a-dia.   Com a institucionalização dos saberes locais na escola, 

resolver-se-ia o problema da exclusão da cultura do aluno. 

Os colonizadores reduziam o valor dos saberes, localizados nas culturas em 

instrumentos, ou seja, em superstição. Por outra, detinham instrumentos para legitimar as 

construções culturais locais em saber ou não. Essa legitimação externa fazia com que os 

africanos pudessem ver a realidade quotidiana à luz da cultura dos colonizadores.  

Contudo, alguns pensadores como James Africanus Beale Horton (1868) e 

Edward Wilmot Blyden (1857) contestavam a questão da inferioridade dos africanos. Estes 

pensadores começaram a refletir sobre os programas do ensino com o intuito de transformá-

los em programas inclusivos. Eles estavam preocupados em construir um currículo que 

introduzisse as aprendizagens relevantes para as sociedades africanas.  

A ideia era fundar escolas que pudessem contextualizar as condições específicas 

do continente. Enquanto Horton (1868) defendia a necessidade de as línguas africanas serem 

escritas e ensinadas na escola e a complementaridade do ensino geral com o ensino técnico 

profissional, Blyden (1857) desenvolvia, em primeira mão, a ideia de “revitalização da cultura 

dos africanos” (Castiano; Ngoenha, 2006, p. 202). 

Na perspectiva de Castiano e Ngoenha (2006), Horton sugeria um currículo virado 

às condições locais dos africanos. De fato, “quanto ao currículo, ele ‘abria mão’ para que os 

alunos, para além de aprenderem a ler, escrever e contar, também tivessem algumas 

matérias ou mesmo disciplinas que se julgassem adequadas às condições regionais” 

(Castiano; Ngoenha, 2006, p. 199).  



 

Marta Genú Soares; Tiago Tendai Chingore; Allyson Carvalho de Araújo. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

11 

Conhecendo as culturas e línguas africanas, podia-se desenhar um currículo que 

se adequasse às condições próprias dos africanos e as escolas seriam a principal arma para 

combater o mito da superioridade da cultura ocidental perante as culturas tradicionais locais 

africanas. Por outro lado, Blyden reconhecia o valor de cada cultura e as diferenças culturais. 

Ele era de opinião que cada cultura tivesse que se desenvolver sem influência negativa de 

outras culturas, pois constatava que a cultura europeia socializada pela educação colonial 

sufocava e até destruía as culturas locais africanas.  

Como destruiu e destrói tantas culturas e processos educacionais oprimindo os 

sujeitos desde a escola básica, portanto, é pela ressignificação do processo ensino-

aprendizagem que o lugar do oprimido pode se tornar o do emancipado, pela construção 

permanente de uma consciência imersa em processo de uma educação antirracista, como 

Freire (2005) resume a ideia de que ninguém melhor do que o oprimido entenderá o 

significado da violência de uma sociedade opressora. Só a consciência crítica abrirá o 

caminho para a verdade e para a liberdade, promovendo, dessa forma, engajamento no 

esforço da transformação da realidade concreta e objetiva.  

Encontros e desencontros na construção da Identidade afro-brasileira 

As discussões sobre o pensamento africano ou negro estão no que Kabenguele 

Munanga (2009) chamaria de “sociedade colonizada”, já que o nascimento do pensamento 

filosófico na África contemporânea se dá em função da necessidade contemplativa e 

especulativa dos intelectuais nativos africanos e de um esforço de superação do complexo de 

inferioridade, de busca pela identidade e autodeterminação do negro, conforme afirmação 

sobre os  vários aspectos, no conjunto das obras de filosofia africana contemporânea, uma 

“tentativa de lidar com o sentimento de inferioridade cultural, redefinindo o folclore como 

filosofia” (Appiah, 1997, p.152). 

Os movimentos negros contemporâneos tentam erguer uma identidade a partir 

das especificidades do seu grupo ou comunidade: seu passado histórico como herdeiros dos 

escravizados africanos, sua situação como membros de grupo estigmatizado, racializada e 

excluídos desde o campo epistemológico de produção de conhecimento a posições de 

comando na sociedade cuja construção se deu com seu trabalho gratuito, como membro de 

grupo étnico-racial que teve sua humanidade rejeitada e sua cultura inferiorizada. 



 

Relações étnico-raciais e cultura afro-brasileira para uma educação antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

12 
 

Para melhor compreender os passos e caminhos que contribuíram para a 

construção de uma identidade tipicamente afro-brasileira, devem-se conhecer os fatores que 

contribuíram ou impediram este processo, uma vez que, desenvolver uma verdadeira 

identidade que leve em consideração à população branca, negra e índia num mesmo espaço 

ou país que transporta dentro de si, as mágoas da escravidão, não se vislumbra tarefa simples 

assim, uma vez que, existem algumas ideologias como a mestiçagem e o branqueamento 

despontaram a ideia de que os intelectuais do século XIX e XX idealizaram uma imagem do 

homem negro, inferior e incapaz de pensar por si a sua própria história. 

A análise da construção da identidade africana está relacionada com os 

caminhos da sua auto aceitação, o destaque que se dá, do assumir a identidade negra, 

constitui uma atitude essencial que visa para a aceitação, valorização e respeito e 

reconhecimento do ser negro, desde a sua formação até a constituição da sociedade 

brasileira como um todo.   

Em termos gerais, pode-se entendermos a identidade, como um procedimento 

que passa pelo discurso e não como algo fixo e estático, existe, sim, uma identidade negra. A 

questão da identidade como é defendida por Munanga, passa pela cor da pele, pela cultura ou 

pela produção cultural do negro, pela sua contribuição como fautor da história, na edificação 

da economia do país com sangue, passa pela reconquista de sua história africana, de sua 

visão de mundo, de sua religião e pelo seu reconhecimento como sujeito de direitos.  

No entanto, “essa identidade se constrói paralelamente à identidade nacional 

brasileira plural, num país cuja mestiçagem é inegável” (Munanga, 2009).  Não é tarefa fácil, 

construir uma cultura de autoafirmação que contribui para a extinção das ideias racistas, 

ideias estas que dominaram e ainda contém grande parte da sociedade brasileira desde a 

época colonial até os dias atuais. 

A concepção de identidade nacional estabelecida ao longo do tempo é entendida 

nessa conjuntura como uma realidade que negava e ainda nega fortemente a possibilidade de 

se erguer uma identidade afro-brasileira. Deste modo, em pleno século XIX vários pensadores 

idealizaram um modelo racista universalista, como defende Munanga (2009, p.103) “se 

caracteriza pela busca de assimilação dos membros dos grupos étnicos raciais diferentes e 



 

Marta Genú Soares; Tiago Tendai Chingore; Allyson Carvalho de Araújo. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

13 

na cultura do segmento étnico dominante da sociedade”. Este modelo sem dúvida nega por 

completo, toda e nenhuma outra forma de diversidade, dentro do espaço em análise. 

A pertinência da construção e autoafirmação da identidade afro constitui na 

perspectiva de Munanga (2009), um processo de identificação que a população brasileira tem 

enfrentado, tendo em conta, os sujeitos envolvidos neste processo enfrentaram e ainda 

enfrentam várias dificuldades como, as influências das ideologias racistas que persistem no 

cenário brasileiro assim como estabelecer novas ideologias que possam conscientizar e 

mobilizar os negros de que se não houver uma mudança os mesmos continuaram sendo 

vítimas da elite dominante.  

Para enfatizar a ideia defendida Munanga, reafirma a pertinência desta 

conscientização nesse procedimento, “a construção dessa nova consciência não é possível 

sem coloca no ponto de partida a questão de auto definição, ou seja, da auto identificação 

dos membros do grupo em contraposição com a identidade dos membros do grupo alheio” 

(Munanga, 2009, p.14). 

Esta reflexão de Munanga constitui a base para a compreensão da identidade, 

como sendo uma ação e nunca um produto acabado, que não se edificará no vazio, pois suas 

características basilares são selecionadas entre os elementos comuns aos membros do 

grupo.  Esses elementos podem ser a língua, a cultura, a religião, o território, a situação 

social, que como defende Munanga, são cruciais para o desenvolvimento e a afirmação de um 

grupo ou comunidade. 

Seguindo a mesma perspectiva, em sua obra clássica Tornar-se Negro, Souza 

(1990) nos aponta, contudo, uma possibilidade: um novo ideal de ego que lhe configure um 

rosto próprio, que incarne seus valores e interesses, que tenha como referências e 

perspectivas a história da humanidade negra: “um ideal construído através da luta, militância 

política, como lugar privilegiado à superação da história do racismo” (Souza, 1990, p. 44). 

No entender da autora, uma das maneiras de se exercer a autonomia é possuir um 

discurso sistemático e direto sobre si mesmo, discurso que se faz significativo e relevante 

para que o indivíduo se compreenda como sujeito e participante da sociedade a qual faz 

parte. Para isso, 

O negro brasileiro que ascende socialmente não nega uma presumível identidade 

negra. Enquanto negro, ele não possui uma identidade positiva, a qual possa afirmar ou negar. 



 

Relações étnico-raciais e cultura afro-brasileira para uma educação antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

14 
 

É que, no Brasil, nascer com a pele preta e/ou outros caracteres do tipo negroide e 

compartilhar de uma mesma história de desenraizamento, escravidão e discriminação racial, 

não organiza, por si só, uma identidade negra (Santos, 1990, p. 77). 

A partir desta expressão acima, é possível compreender que construir uma 

identidade propriamente negra ou afro-brasileira pressupõe superar as imagens desvirtuadas 

construídas pela elite brasileira e aceitas pelo segmento negro ao longo da história, de forma 

que, o lugar ocupado pelos negros, a discriminação, o esquecimento das suas raízes 

ancestrais dificultaram a organização desta identidade. Assim sendo, muitos 

afrodescendentes tentaram negar sua própria história visando participar ou se integrar a 

população branca. 

Em Pele negra, máscaras brancas (2008), Fanon abriu um profundo escrutínio do 

“duplo narcisismo” que separava o negro em sua “negritude” e o branco em sua 

“branquitude”. Guiado pelo desejo de “pôr fim” a esta macabra realidade que nos foi 

imposta, ele se dispôs a “determinar as tendências desse duplo narcisismo e as motivações 

que ele implica” (Fanon, 2008, p. 27). 

Entendemos que o trabalho realizado por Fanon, para além da sua perspectiva 

revolucionária, demanda uma série de reflexões críticas profundas sobre os sentidos e 

significados que o racismo sempre se manifestou como consequência do colonialismo.  

Sendo uns dos representantes da segunda geração do movimento da negritude, Fanon 

inaugurou, através da sua capacidade de análise psiquiátrica, uma forma de crítica ao mundo 

colonial que nos elucida a respeito das consequências psicológicas da colonização. Esta 

reflexão o levou seriamente ao destaque de ser um dos intelectuais mais importantes do 

século XX na luta anticolonial e antirracista, sempre em busca da identidade do negro 

escamoteada. 

Partindo do conceito marxiano de alienação, Fanon nos adverte que: “a alienação 

do negro não é apenas uma questão individual”, e para sua compreensão e enfrentamento, é 

preciso também recorrer à sociogenia. Esse parece ser o reconhecimento de Fanon quanto à 

importância de um exame atento das complexas “relações [...] entre a consciência e o 

contexto social” (Fanon, 2008, p. 93). 



 

Marta Genú Soares; Tiago Tendai Chingore; Allyson Carvalho de Araújo. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

15 

Para que possamos nos livrar dessa alienação imposta, é preciso que nos 

desalienemos, mas, como seria esse processo? A desalienação implica em consciência, e a 

consciência em liberdade. O processo de desalienação livraria o negro de ser interpretado 

como problema. A desalienação retiraria o negro do dilema colocado por Fanon: “branquear 

ou desaparecer”.  

A ideia moderna da razão nega a existência negra, excluindo o negro da 

humanidade, da sua territorialidade, seus espaços, culturas, crenças, religiosidades. 

Entretanto, a complexidade do homem negro não surge do negro, ela vem de fora e da 

maneira como o negro é socialmente interpretado como sendo, 

Se ele se encontra a tal ponto submerso pelo desejo de ser branco, é que 
vive em uma sociedade que torna possível seu complexo de inferioridade, 
em uma sociedade cuja consistência depende da manutenção desse 
complexo, em uma sociedade que afirma superioridade de uma raça; é na 
medida exata em que esta sociedade lhe causa dificuldades que ele é 
colocado em uma situação neurótica (Fanon, 2008, p. 95). 

A desalienação é a resposta para o não branqueamento e o não desaparecimento 

do sujeito negro. Em outras palavras, é aparecer, a partir de uma tomada de consciência, 

definida por uma nova possibilidade de existir, que liberta o negro desse complexo de 

inferioridade. Fanon chama atenção para o trabalho com o inconsciente no sujeito negro: 

“enquanto psicanalista, devo ajudar meu cliente a conscientizar seu inconsciente, a não mais 

tentar um embranquecimento alucinatório, mas sim a agir no sentido de uma mudança das 

estruturas sociais” (Fanon, 2008, p. 95). 

Em vista dessas relações, Fanon (2008, p. 28) sugere que, para alcançar a 

“verdadeira desalienação do negro”, torna-se urgente “uma súbita tomada de consciência 

das realidades econômicas e sociais” que vive. Trata-se de um aspecto fundamental do 

marco analítico-político legado por Fanon: não bastaria apenas “salvar a alma”, pois “só 

haverá uma autêntica desalienação na medida em que as coisas, no sentido mais 

materialista, tenham tomado os seus devidos lugares” (Fanon, 2008, p. 29). Nesse ponto, a 

influência de referências como Karl Marx, Aimé Césaire e outros parece se fizer presente. 

Se a desalienação e a consciência emergem da realidade econômica e social, é 

pelo trabalho como princípio educativo que esse processo se deslancha, bem como disse 

Freire (2005) quando propôs a educação com os saberes das práticas sociais locais e pelo 

trabalho para transformar e criar cultura humana. Tantos autores valorizam os saberes locais 



 

Relações étnico-raciais e cultura afro-brasileira para uma educação antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

16 
 

como conteúdos subçunsores, posto que a especificidade de um saber possibilite a 

apreensão de conhecimentos outros na estrutura do pensamento, de conhecimentos 

elaborados que transformam condições impróprias de vida digna em direito cidadão. A 

exemplo do próprio Freire (2005), que propõe a aprendizagem pela consciência das 

condições de vida, saúde, economia, trabalho e lazer dos grupos sociais, independentemente 

de cor ou raça, mas, todos aqueles oprimidos pelos colonizadores.  

Portanto, pode-se perceber que em sua perspectiva, o negro e branco não existem 

a priori, seriam/são antes produtos da situação colonial. Ambos chegam a ser algo 

justamente na relação, ou seja, através da triagem e da diferenciação protagonizada para 

inferiorizar o negro/outro, que a partir daí passa a ser o sustentáculo de suas preocupações e 

de seus desejos, para melhor penetrar nas comunidades e dominar. 

Trabalho, corpo e cultura em práticas sociais locais  

O trabalho como princípio de transformação social é atividade humana que cria 

cultura, transforma condição social, coletiviza comunidades e grupos com objetivos comuns. 

Essencialmente nas comunidades ancestrais e povos originários o trabalho educa e transmite 

saberes que confere identidade étnica. 

Temos registros memorias de experienciais formativas em comunidades com 

temáticas que correlacionam trabalho e identidade no pensamento afro-brasileiro, dessa 

forma, num encontro havido no Rio Grande do Norte, em Natal, na comunidade quilombola de 

Acauã em Poço Branco/RN, um dos aspectos essenciais questionados aos moradores sobre a 

sua situação social e econômica, desde o seu passado, o presente e o seu futuro, todos foram 

unânimes em defender que no passado alguns aspectos eram melhor que hoje, por exemplo, 

a criminalidade crescente, as condições sociais, o individualismo cada vez maior, 

diferentemente do passado, em que as famílias se uniam para em conjunto se apoiarem nas 

suas atividades comunitárias.   

Questionados sobre sua origem, ou de que região da África o primeiro habitante 

da região que era descendente de negros escravizados, caboco, disseram que vinha da região 

de Dakar, atual capital do Senegal. Olhando para os dois mapas, do Brasil e África, a região 

mais próxima, coincide com Senegal e João Pessoa.  



 

Marta Genú Soares; Tiago Tendai Chingore; Allyson Carvalho de Araújo. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

17 

A realidade de muitos negros, oriundos do continente, é que vivenciaram uma 

tortura jamais vista, eles dormiam acorrentados, realizavam trabalhos forçados, praticavam a 

agricultura produzindo a cana-de-açúcar. Estes negros vinham transportados em navios, em 

péssimas condições e/ou formas desumanas de transportar as pessoas, e segundo o relato 

do líder responsável da comunidade “eles trabalhavam pela comida, roupa, e sempre que 

reivindicassem, eram mortos sem nenhum enterro condigno” (Líder Comunitário José, 2023). 

O primeiro habitante da região chamava-se Zé Cauã, nome de um pássaro, que 

morava debaixo da pedra. Era um homem que conhecia muitas. Foi filho de pai índio e mão 

negra. Nessa época, a população era obrigada a ir procurar emprego nas fazendas de cana de 

açúcar e algodão.  

Há vinte e poucos anos, foi criada uma associação que visa essencialmente, unir 

as populações locais para que em conjunto possam desenvolver diversas atividades, desde a 

agricultura, o comércio, o artesanato, entre outras ações, que estimulam uma cada vez mais, 

proximidade entre eles, onde transmitem as gerações novas hábitos e costumes que sempre 

caracterizaram a comunidade.  

Em 2009, foi realizada a primeira pesquisa antropológica, que resultou mais tarde 

com a atribuição do título de propriedade da comunidade. A população com a criação da 

associação passou a trabalhar de forma organizada, distribuindo tarefas, onde os homens 

anualmente trabalham a terra, abrindo espaços para a sementeira da mandioca como a 

produção de rendimento principal e as mulheres, produzem a farinha para posterior consumo 

e venda. Hoje já existe uma diversidade de profissões, o que permite a escolha dependendo 

das habilidades e oportunidades de cada um ou uma. 

Atualmente, ainda vivem dentro das famílias numa dependência das mulheres em 

relação aos homens, que conseguem procurar trabalho até fora das comunidades. A 

preservação da cultura, crenças, rituais, hábitos e costumes ainda se faz sentir dentro das 

famílias.  

Uma das professoras, por sinal neta do primeiro negro residente na comunidade, 

disse que teve inspiração do seu pai que era músico, tocador de vários instrumentos, e essa 

atividade, fez com que ela sabendo que não tinha formação ou mesmo vocação de ensinar, 

iniciou a leccionar as crianças menores numa creche.  



 

Relações étnico-raciais e cultura afro-brasileira para uma educação antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

18 
 

Quanto à transmissão dos saberes de matriz afro-brasileira, quilombola, 

indígenas e africanas, previstas para seu ensino nas escolas, ela disse que a escola não está a 

programar, visto que, não são incentivados a trabalhar com esses conhecimentos locais, mas 

sim, seguir rigorosamente o que está previsto nos manuais ou planos curriculares. A questão 

que não quer calar é: Como o currículo implantado nas escolas do município pode trabalhar 

conteúdos ligados aos saberes acauãs da cultura, a religião, os hábitos, as crenças, rituais, 

podem ser transmitidos às crianças dentro da sala de aulas ou convidar os idosos ou idosas, a 

trazer as suas experiências de vida para um forte componente de ligação, escola-

comunidade?  

Constatamos que existe uma efêmera participação das autoridades do Estado, 

junto às escolas para a implantação da lei que obriga que os conteúdos de história Africana, 

afro-brasileira, quilombola, indígena, que visam desconstruir o saber hegemônico ocidental e 

valorizar o saber das comunidades.  

Tivemos em depoimentos sobre a temática, onde a compreensão do trabalho e da 

educação com as abordagens de questões de ensino e pesquisa na perspectiva decolonial e 

intercultural, especialmente considerando o corpo, cultura e africanidades são inspiradores e 

ao mesmo tempo, uma utopia possível, como ensinou Freire (1981). Isso é crucial para 

promover uma educação que seja inclusiva, diversa e sensível às realidades históricas e 

culturais do Brasil, logo, uma educação antirracista. Sendo esse debate, na universidade, 

fundamental, como pensar a integração da Lei 10.639/2003, que torna obrigatório o ensino da 

história e cultura africana e afro-brasileira na educação básica, que este ano, inclusive, 

completa 20 anos.   

Nossas práticas pedagógicas demonstram-se fundantes com compromisso para 

a promoção da igualdade racial e o combate ao racismo no ambiente escolar, acadêmico, 

cientifico e social. Essa lei é uma ferramenta importante para trazer à tona a rica história e 

cultura afro-brasileira, que por muito tempo foi negligenciada. 

Ainda sobre nossas vivências pedagógicas, ressaltamos que o pensamento do Sul 

Global nos lembra da importância de diversificar as perspectivas e reconhecer a diversidade 

de saberes e experiências no mundo à ‘partir do Sul e com o Sul’, entre as propostas didático-

pedagógicas encontradas, a abordagem Sankofa pedagógica, que busca uma reconexão com 



 

Marta Genú Soares; Tiago Tendai Chingore; Allyson Carvalho de Araújo. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

19 

o passado para construir futuros descoloniais, é um exemplo notável de como essa 

perspectiva pode ser aplicada de maneira prática na educação, ao tempo que pensamos seu 

entorno teórico, em relatos de atividades disciplinares quanto a espaços inclusivos, 

decolonias e antirracistas para a produção de conhecimento que valoriza as culturas 

africanas e afro-brasileiras.   

O saber ancestral como proposta para repensar o conhecimento na escola, para 

dialogar com a identidade das comunidades, reafirma a posição de diversos pesquisadores, 

autores aqui eleitos, cidadãos representante de grupos étnicos, lideranças e movimentos 

sociais que atentos a necessidade de reparar erros históricos e promover situações e 

condições para uma educação antirracista e humanizada nos leva a considerações que, em 

síntese, concluem nosso estudo e pensamento, por ora.   

CONCLUSÃO  

Debater sobre a produção do conhecimento das relações étnico-raciais e em 

especial a Cultura Afro-Brasileira como promotora de uma educação antirracista, é 

reconhecer uma posição política, diante de um cenário ainda manchado pelo racismo. 

Para que tenhamos uma educação que responda as condições locais, é preciso 

submetê-la ao projeto educativo ligado a realidade local. Isto é, um projeto que agrega duas 

ideias e valores essenciais, a saber: unidade e diversidade ou ainda unidade na diversidade. 

Aqui, os programas curriculares devem ser adotados segundo a realidade das comunidades 

onde a escola está inserida.   

A questão central que se pode referenciar no lugar epistemológico da 

africanidade não é uma questão de tipo de linhagem, mas uma questão especificamente 

filosófica, neste sentido, ela deve ser formulada segundo as ilações das posições já 

existentes. Aliás, a visão do homem africano se constitui numa relação com a alteridade, isto 

é, no campo da interculturalidade. 

Portanto, sendo a escola, quando vinculada a esferas públicas, deve buscar os 

saberes locais nas comunidades possibilitando que o aluno desenvolva uma aprendizagem 

significativa, desatrelada da escola reprodutora e mantenedora do sistema hegemônico e 

opressor.  



 

Relações étnico-raciais e cultura afro-brasileira para uma educação antirracista 

 

 

Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

20 
 

As escolas emancipadoras gerenciam o discurso de tolerância, da diversidade 

cultural e da democracia. Elas procuram levar o aluno à sua cultura e às questões concretas 

da sua comunidade local experimentando, tocando e examinando coisas concretas, o aluno 

pode mudar as formas de pensar, as convicções religiosas e cosmológicas. As atividades 

cotidianas têm um caráter educativo à medida que exigem do aluno um exercício mental, de 

reflexão, articulação de saberes e propósito de transformação via consciência, outro eixo de 

produção de conhecimento. Reapropriando as culturas, o aluno mergulha-se na cultura e 

cultiva o espírito da interculturalidade.  

Na recolha e legitimação de conteúdos sobre os saberes locais há que se priorizar 

a realidade vivida ou cultura local, e assim se preserva a identidade como eixo de construção 

do conhecimento. Só assim, se pode falar do diálogo entre a cultura tradicional local com a 

cultura da escola. Aliás, a convivência das duas culturas elimina a dicotomia entre o local e o 

universal e o tradicional e o moderno. 

Em síntese, este ensaio aprecia o saber local como eixo fundante de práticas 

pedagógicas e processos educativos, que estão no ambiente escolar e nos espaços 

comunitários, nas ações sociais em que se fomenta a construção de uma educação 

emancipadora com finalidade antirracista. Ao recuperar situações de ensino e contextos 

diversos ressalta a produção do conhecimento em autores que discursam pressupostos 

africanos, diaspóricos e valorizam a cultura e identidade como princípios presentes no 

trabalho, nas manifestações culturais e nas práticas corporais de diferentes grupos sociais. 

 REFERÊNCIAS 

APPIAH, Anthony Kwame. Na Casa do meu Pai: a África na Filosofia da cultura. Rio de            
Janeiro, Contraponto editor, 1997. 

ASANTE, Molefi Kete. “Afrocentricidade”: notas sobre uma posição disciplinar. In: 
NASCIMENTO, Elisa Larkin (org.). Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica 
inovadora. Tradução de Carlos Alberto Medeiros, São Paulo: Selo Negro, 2009. p. 93-110. 

CASTIANO, José P.; NGOENHA, Severino, E. A Longa marcha duma “educação para todos” 
em Moçambique. 3ª edição. Maputo: Publifix Ltda, 2006. 

CASTIANO, José P. Os saberes locais na Academia: condições e possibilidades da sua 
legitimação. Maputo: Universidade Pedagógica/CEMEC, 2013. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador: 
EDUFBA, 2008. 



 

Marta Genú Soares; Tiago Tendai Chingore; Allyson Carvalho de Araújo. 

 

 
Revista Educação e Emancipação, São Luís/MA, v. 18, e-26312, 2025 
 https://doi.org/10.18764/2358-4319v18e26312                   2358-4319 

21 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 42. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005. 

FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade. 5ª edição. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1981. 

GEERTZ, Clifford. O saber Local: novos ensaios em antropologia interpretativa. Tradução de 
Vera Mello Joscelyne. Petrópolis: Vozes, 1997 

GIROUX, Henry A. Os professores como intelectuais: rumo a uma Pedagogia Crítica da 
Aprendizagem. Tradução de Daniel Bueno. Porto Alegre: Artmed, 1997. 

HAMPATÉ BÂ, A. História geral da África I. Metodologia e pré-história da África. Editado por 
Joseph Ki -Zerbo. 2.ed. rev. Brasília: UNESCO, 2010. 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́ . Visualizando o corpo: teorias ocidentais e sujeitos africanos. Site 
Filosofia Africana. Disponível em: 
https://filosofiaafricana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/oy%C3%A8r%C3%B3nk%E
1%BA%B9%CC%81_oy%C4%9Bw%C3%B9m%C3%AD_-_visualizando_o_corpo.pdf. Acesso: 
16/03/2023. 

LYOTARD, Jean-François. A Condição Pós-Moderna: Trajetos. Lisboa: Gradiva, 1989. 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a Mestiçagem no Brasil: Identidade Nacional versus 
Identidade Negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. 

SIDDAWAY, Andy P.; WOOD, Alex M.; HEDGES, Larry V. How to do a systematic review: a best 
practice guide for conducting and reporting narrative reviews, meta-analyses, and meta-
syntheses. Annual Review of Psychology, v. 70, n. 1, p. 747–770, 2019. 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em 
ascensão social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1990. 

TEODORO, António. Globalização e Educação: Políticas Educacionais e Novos Modos de 
Governação. Porto: Afrontamento, 2003. 

 

 

Recebido em: Abril/2025.  
Aprovado em: Julho/2025. 
 

https://filosofiaafricana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/oy%C3%A8r%C3%B3nk%E1%BA%B9%CC%81_oy%C4%9Bw%C3%B9m%C3%AD_-_visualizando_o_corpo.pdf
https://filosofiaafricana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/oy%C3%A8r%C3%B3nk%E1%BA%B9%CC%81_oy%C4%9Bw%C3%B9m%C3%AD_-_visualizando_o_corpo.pdf

