
Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       178 

Este estudio examina las interrelaciones entre música, poesía y silencio en la obra de la 
poeta argentina Alejandra Pizarnik. Se propone comprender el silencio no como mera ausencia de 
sonido, sino como componente constitutivo y fundamental del hacer poético. De naturaleza 
cualitativa e interpretativa, la investigación se apoya en la lectura crítica de los poemas de Pizarnik 
y en referentes teóricos sobre el silencio y la música en la poesía. Max Picard concibe el silencio 
como fenómeno primordial y objetivo; Santiago Kovadloff distingue el “silencio de la oclusión”, que 
encubre lo esencial, y el “silencio de la epifanía”, que revela el misterio de lo real; y George Steiner 
entiende la música y el silencio como fronteras de lo decible, siendo la música un código profundo 
al cual los poetas aspiran a acercarse. 

 música; poesía; silencio; Alejandra Pizarnik. 

Este estudo examina as inter-relações entre música, poesia e silêncio na obra da poeta 
argentina Alejandra Pizarnik. Propõe-se compreender o silêncio não como mera ausência de som, 
mas como componente constitutivo e fundamental do fazer poético. De natureza qualitativa e 
interpretativa, a pesquisa apoia-se na leitura crítica dos poemas de Pizarnik e em referenciais 
teóricos sobre o silêncio e a música na poesia. Max Picard concebe o silêncio como fenômeno 
primordial e objetivo; Santiago Kovadloff distingue o “silêncio da oclusão”, que encobre o essencial, 
e o “silêncio da epifania”, que desvela o mistério do real; e George Steiner entende a música e o 
silêncio como fronteiras do dizível, sendo a música um código profundo ao qual os poetas aspiram 
se aproximar. 

música; poesia; silêncio; Alejandra Pizarnik. 

 

 

Para que se comprenda la relación que se establece entre la música y el silencio en 

la obra de la poeta argentina Alejandra Pizarnik (1936-1972) es necesario entender como el 

 
1Mestre em Letras pelo PPGLetras - UFMA (Estudos Teóricos e Críticos em Literatura). Graduado em Letras 
Português/ Espanhol, pela mesma instituição. Foi pesquisador do Grupo de Estudos em Lírica 
Contemporânea de Língua Portuguesa onde desenvolveu investigação sobre Lucidez e Despersonalização 
poéticas na lírica moderna brasileira. Também é membro do Grupo de Pesquisa Grifo- Estudos Literários. No 
mestrado teceu reflexões sobre o silêncio na obra das poetas Orides Fontela e Alejandra Pizarnik. Foi bolsista 
do Programa de Iniciação à Docência-PIBID e do Programa de Iniciação Científica -PIBIC. Possui como áreas 
de interesse a literatura brasileira contemporânea, em especial a lírica, e a literatura de língua espanhola 
moderna e contemporânea, além do ensino de literatura. É professor EBTT do Instituto Federal de Sergipe 
(IFS). 



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       179 

silencio actúa en la poesía. No estamos hablando aquí solamente del punto de vista de una 

negatividad binaria, es decir, el silencio como opuesto del habla, su concavidad vacía. Más 

propiamente vemos el silencio como un fenómeno, tal como lo describe el suizo Max Picard 

en su obra capital The World of Silence: 

El silencio es un fenómeno básico. Esto es, es realidad primaria, objetiva, 
que no puede ser rastreada a ningún punto. No puede ser reemplazado por 
nada más; no puede ser cambiado por nada más […] El silencio es original 
y auto evidente como los otros fenómenos básicos; como el amor y la 
lealtad y la muerte y la propia vida. Pero, él existía antes de todo eso y en 
todo eso. El silencio es el primogénito de los fenómenos básicos2 (Picard, 
1964, p.5, traducción nuestra). 

Este carácter sobrecogedor del silencio le otorga una profundidad más poderosa de 

la que es pensada por el sentido común. En verdad, el texto de Picard nos enseña los 

peligros del sentido común y de la superficialidad cuando tratamos de este fenómeno. Para 

él, el silencio sustenta el lenguaje y la gradual separación de estes dos reinos llenaría la 

lengua de orfandad y pesadumbre. Coincide con el autor suizo el argentino Santiago 

Kovadloff en el galardonado libro de ensayos El silencio primordial. En el capítulo acerca de 

la poesía el teórico afirma que hay dos tipos de silencio: El “silencio de la oclusión” se 

refiere al uso automático del lenguaje en la vida cotidiana, que oscurece lo esencial e 

impide el extrañamiento. En cambio, el “silencio de la epifanía”, alcanzado por el poema, 

rompe esa obviedad y revela el misterio de la realidad. 

El silencio da la epifanía, por lo tanto, está relacionado al ser, al fin último que rebasa 

todo lo humano. Es importante decir que para Kovadloff la poesía es el lugar en que más 

cercanos estamos del silencio primordial, epifánico y esencial. Sin embargo, mismo en 

este espacio privilegiado, es solamente de manera indirecta y momentánea que podemos 

antever el silencio. Puesto que este es demasiado abrumador para la capacidad humana: 

 
2 Silence is a basic phenomenon. That is to say, it is a primary, objective reality, which cannot be traced back 
to anything else. It cannot be replaced by anything else; it cannot be exchanged with anything else. [...] Silence 
is original and self-evident like the other basic phenomena; like love and loyalty and death and life itself. But it 
existed before Podríamos decir que estamos delante del abisal, o sea, delante del sentido que rebasa el 
significado y que, por eso, solo se deja aprender como presión, como signo incierto, pero no como contenido 
ni como símbolo bien perfilado2 (Kovadloff, 2003, p. 24, traducción nuestra). All this is in all of them. Silence 
is the firstborn of the basic phenomena (Picard, 1964, p.5). 



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       180 

Podríamos decir que estamos delante del abisal, o sea, delante del sentido 
que rebasa el significado y que, por eso, solo se deja aprender como 
presión, como signo incierto, pero no como contenido ni como símbolo 
bien perfilado3 (Kovadloff, 2003, p. 24, traducción nuestra). 

 

Para George Steiner en Lenguaje y Silencio (2003), los límites del lenguaje coinciden 

con tres fronteras, son ellas la luz, la música y el silencio. Nos volcaremos sobre las últimas 

dos, que, así nos parecen, se coadunan más a la propuesta de nuestro estudio. Dice el 

tórico sobre estos dos artes: “su origen es indivisible y por lo general está enraizado en 

mitos comunes. Aún hoy el vocabulario de la prosodia y de la forma poética […] coinciden 

deliberadamente con el de la música” (Steiner, 2003, p.32).  

Hay un poder en la música que parece desbordar el lenguaje y esto es percibido por 

los poetas: 

Pero ahora no quiero llamar la atención sobre la rivalidad, sino sobre el 
reconocimiento recurrente por parte de los poetas, de los maestros del 
lenguaje, de que la música es el código más profundo, más numinoso, de 
que el lenguaje, cuando se le capta de verdad, aspira a la condición de la 
música y es llevado por el genio del poeta hasta el umbral de esa 
condición. Por un relajamiento o una trascendencia graduales de sus 
propias formas, el poema se esfuerza por escapar de los límites lineales, 
denotativos, determinados lógicamente, de la sintaxis lingüística para 
llegar a las simultaneidades, las inmediateces y la libertad formal que el 
poeta cree hallar en la forma musical. En la música el poeta espera 
encontrar la solución a la paradoja de un acto de creación propio de su 
creador, marcado con la forma de su espíritu y sin embargo renovado 
infinitamente en cada oyente (Steiner, 2003, p.45). 

El autor continúa su reflexión acercándose de grupos poéticos, a ejemplo de los 

simbolistas, que poseían el anhelo de convertir el lenguaje poético en música. Este intento 

de convertir la poesía deja antever lo que en pocos años constituirá la crisis de la forma 

poética. Una cuestión que afecta la relación del poeta con la forma de su trabajo es la crisis 

del lenguaje y de la representación que expone Susan Sontag en su texto La estética del 

silencio. Pero una cosa nos sugiere más la autora estadounidense, ella nos muestra que en 

el interior de la obra de arte el silencio solo existe como horizonte: 

 
3 Poderíamos dizer que estamos diante do abissal, ou seja, diante do sentido que ultrapassa o significado e 
que, por isso, só se deixa apreender como pressão, como signo incerto, mas não como conteúdo nem como 
símbolo bem perfilado (Kovadloff, 2003, p. 24). 



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       181 

Como propiedad de la obra de arte en sí, el silencio puede existir 
solamente en un sentido arquitectado o no literal. (Puesto de otro modo: 
si una obra de arte existe de alguna forma, su silencio es solo un elemento 
en ella). En lugar del silencio puro o alcanzado se encuentran varios 
movimientos en el sentido de un siempre retrocedente horizonte de 
silencio — movimiento que, por definición, jamás pueden ser plenamente 
consumados4. (Sontag, 2015, p.17, traducción nuestra) 

Este crea un doble dilema para los poetas tan conscientes del lenguaje. En primer 

lugar hay la desconfianza con el propio material de trabajo que a veces puede llevar a 

extremos, como el abandono de la escritura. El otro punto está conectado al primero, al 

mirar el lenguaje con ojos secuaces, los escritores pasan, intencionalmente o no, a aspirar 

al silencio. Sin embargo, como vimos anteriormente, el fenómeno básico no se deja 

capturar por la conciencia humana y, fugaz objeto, en la obra de arte existe apenas como 

signo. 

Como veremos en el próximo apartado, la extrema consciencia de esta no 

literariedad del silencio se radicalizará en la poesía de Pizarnik lo que afectará también a la 

visión sobre la música. 

 

 

Desde temprano la música estuvo presente en la vida de Flora Alejandra Pizarnik 

(1936-1972). Sus padres eran inmigrantes y llegaron a Argentina desde una región que hoy 

pertenece a Polonia. Su padre que se dedicó en el nuevo país a la venta de joyas, antes de 

emigrar también ya había participado en una orquestra:  

Porque no era solo Armand quien tocaba en una orquesta, sino que Ela 
también había formado una orquestita propia —hay una foto donde se lo 
puede ver con sus compañeros músicos— en la que tocaba 
alternativamente el violín, la mandolina y la guitarra. (Piña; Venti, 2021. p. 
19) 

 
4 Enquanto propriedade da obra de arte em si, o silêncio pode existir apenas num sentido arquitetado ou não 
literal. (Colocando-se de outro modo: se uma obra de arte existe de alguma forma, seu silêncio é apenas um 
elemento nela.) Em lugar do silêncio puro ou alcançado encontram-se vários movimentos no sentido de um 
sempre retrocedente horizonte de silêncio — movimentos que, por definição, jamais podem ser plenamente 
consumados. (Sontag, 2015, p. 17) 



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       182 

Este es un pasaje de la biografía de la autora que escribieron Patricia Venti y Cristina 

Piña, en que aclaran con detalle la trayectoria personal y pública de la poeta. En la obra 

exponen que Elías o Ela Pizarnik también era un hombre de cierta cultura y por supuesto 

debe de haber influido en el gusto por la música de la pequeña Flora. En muchas partes de 

su diario también podemos ser testigos de esa convivencia y la importancia que para ella 

adquiere el arte musical: “Qué bien que está esa frase de Heine: ‘Donde mueren las 

palabras… comienza la música’”. (Pizarnik, 2003, p.60) 

Frase que resuena lo que vimos de Steiner acerca de los límites de las palabras, 

siendo uno de ellos la música. Además, este pasaje nos adelanta lo que sería para ella una 

imagen fuerte también en su poesía, la música como ideal de un mundo perfecto y perdido, 

el mundo del silencio primordial o epifánico.  

En su diario hay otras entradas que nos ayudan a aclarar el rol de importancia de la 

música, al mismo tiempo que la literatura, en la vida de la escritora: “Necesito de esta 

soledad llena de libros, de música, de humo y café. ¡Vivir! Supongo que ‘vivir la vida’ 

significa gozarla. Pues mi goce es este” (Pizarnik, 2003, p.81). Y también: “Yo sólo sería feliz 

en un mundo de esfinges. , y los ojos más intensos del 

universo contemplándome” (Pizarnik, 2003, p. 182, el subrayado es nuestro). 

La parte subrayada de la cita expone una arraigada obsesión de la poeta: la 

capacidad de expresión de la palabra, lo que la lleva a caminar para una extensiva atención 

sobre la expresión y el silencio en el transcurso de su obra. Es en este punto en que, en la 

encrucijada entre palabra y silencio, aparece la música. Pasemos entonces al análisis de 

algunos de sus poemas. Empecemos con el poema La caída del libro Las Aventuras 

Perdidas (1958): 

LA CAÍDA 
Música jamás oída,  
amada en antiguas fiestas. 
¿Ya nunca volveré a abrazar 
 al que vendrá después del final? 
 
Pero esta inocente necesidad de viajar 
 entre plegarias y aullidos. 
Yo no sé. No sé sino del rostro  
de cien ojos de piedra  
que llora junto al silencio 



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       183 

 y que me espera. 
 
Jardín recorrido en lágrimas,  
habitantes que besé 
cuando mi muerte aún no había nacido. 
En el viento sagrado 
 tejían mi destino (Pizarnik, 2018, p. 65). 

Hay en el poema un recorrido por imágenes sumamente pizarnikianas: la música, la 

viajera, el silencio, el jardín y la muerte. Los dos versos iniciales exhiben la correlación entre 

la música y el ambiente originario que, para Pizarnik, es bien definido. Primero ella es 

descrita como inalcanzable desde su fuente (“música jamás oída”). Una música que, toda 

entregue a su ambiente de origen, escapa como el propio silencio del entendimiento 

humano. En el ya citado libro Silencio Primordial, Santiago Kovadloff reserva un capítulo 

para las relaciones profundas entre música y silencio. En su argumentación dice: 

Si el silencio extremo no constituye un contenido y si una singular tensión 
entre contenidos, su aprensión musical equivaldrá, forzosamente, a su 
recreación. Eco de un eco, la música no designa el silencio: lo prolonga. 
[…] Entre la índole de lo no enunciable y la trama musical existe una 
misteriosa correspondencia5 (Kovadloff, 2003 p.64, traducción nuestra). 

La cita hace referencia a la música como esta especie de reminiscencia del mundo 

del silencio originario. Hay en ella la fuga de todo contenido, la extensión del silencio. Por 

lo tanto, lo que Kovadloff deja claro es la relación intrínseca entre las dos partes: la música 

y lo no enunciable (el silencio). La poeta parece percatarse de esta condición especial y 

principalmente en esta etapa inicial de su producción la música puede ser vista como el 

símil del punto a ser idealmente alcanzado. Acción que constituye una paradoja 

fundamental o, como lo diría Carolina Depetris, una aporía6. 

 
5 Se o silencio extremos não constitui um conteúdo e sim uma singular tensão entre conteúdos, sua 
apreensão musical equivalerá, forçosamente, à sua recriação. Eco de um eco, a música não designa o 
silêncio: o prolonga. [...] Entre a índole do não enunciável e a trama musical existe uma misteriosa 
correspondência (Kovadloff, 2003, p. 64). 
6 Decir el silencio” es la densa cláusula que señala el dilema de cómo nombrar la ausencia desde la 
presencia, cómo saber nombrar lo que no existe, cómo ejecutar el acto poético de decir las ausencias desde 
las presencias es toda poesía, como, en definitiva, hacer poesía desde la poesía. La aporía refiere el 
escurridizo ejercicio poético de “decir lo indecible” que es, dice Pizarnik, como la “salamandra”, perturbadora 
porque es “indecible cuando se intenta hablar de ella.” (Pizarnik 1989, 196) (Depetris, 2004, p. 67). 



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       184 

Continuando en el poema, el dístico que cierra la primera estrofa establece la unión 

que hay entre las dos puntas del silencio primordial. El espacio anterior, que puede ser 

asociado a la infancia y el más allá, lo que viene después del final. El verbo “volver” indica 

que antes y después en verdad son el mismo espacio, al cual el yo lírico solo podrá acceder 

después del poema (del lenguaje). El tiempo sin presente, de que nos habla Maurice 

Blanchot: “en un tiempo sin presente, lo que fue será7” (Blanchot, 2011, p. 120, traducción 

nuestra). 

Desde el medio del poema hasta su cierre se intensifica el tono de melancolía casi 

desesperada que ocurre en muchos de los poemas de la escritora. “Yo no sé” dice el inicio 

del séptimo verso y esa clara idea del “no saber” expone una conciencia devastadora. La 

conciencia de la separación de este mundo originario. Lo único del que se puede tener una 

certeza es del silencio, donde llora el “rostro de cien ojos de piedra”. Misteriosa imagen que 

ayuda a inocular en el poema una atmósfera casi mística, a la cual se añaden otras 

construcciones como antiguas fiestas y viento sagrado. “La espera” también aparece como 

otra certeza, ya que de este yo lírico expulsado del jardín solo cabe escribir y anhelar el 

posible reencuentro. Completud que también puede ser representada por la música como 

dice Kovadloff. 

Mucho de lo analizado en el poema anterior puede ser confirmado en el poema 

siguiente también extraído del libro Las aventuras perdidas. 

LA LUZ CAÍDA DE LA NOCHE 
vierte esfinge 
tu llanto en mi delirio 
crece con flores en mi espera 
porque la salvación celebra 
el manar de la nada 
 
vierte esfinge 
la paz de tus cabellos de piedra 
en mi sangre rabiosa 
 
yo no entiendo la música 
del último abismo 
yo no sé del sermón 
del brazo de hiedra 

 
7 “Em um tempo sem presente, o que foi será” (Blanchot, 2011, p.120).  



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       185 

pero quiero ser del pájaro enamorado 
que arrastra a las muchachas 
ebrias de misterio 
quiero al pájaro sabio en amor 
el único libre. (Pizarnik, 2018, p. 72) 

El anhelo de completud que ocurre en un sinnúmero de poemas de Pizarnik, es en 

este bien establecido, el tono es semejante al de una plegaría. Es perceptible una doble 

figuración que se confronta: la primera es la del suplicante yo lírico “ardiente” y “delirante” 

y del otro lado tenemos la esfinge petrificada e impasible. El tercer verso hace renacer la 

imagen de la espera (“crece con flores en mi espera”) que vimos en el poema anterior.  

Y como en el poema anterior también percibimos en este las imágenes que atestan 

el desconocimiento (yo entiendo…, yo no sé…), en la primera de ellas leemos: 

yo no entiendo la música 
del último abismo 

Una vez más el yo lírico nos da la prueba de que la música, no solo resuena el 

silencio, pero está totalmente conectada al mundo que rebasa lo humano. Lo confirma, 

como ya sabemos, el teórico Santiago Kovadloff: “Presencia inequívoca, y al mismo tiempo 

no percibida, la música penetra en el silencio y se nutre de él8” (Kovadloff, 2003, p.70, 

traducción nuestra). 

Diferente del poema precedente en este no estamos en el mundo anterior a todo 

nacimiento, sino en el último abismo, lo que viene después. Sin embargo, y como nos 

enseñan los teóricos, este mundo originario, habitación del ser, se presenta de la misma 

manera: lejano, fugaz, demasiado, no importa si concebido antes o después de la 

existencia humana. 

El final del poema muestra que el yo lírico, pese todo el lamento de la separación del 

lugar originario, conserva un cierto grado de esperanza: “quiero al pájaro sabio en amor/ el 

único libre.” Es por extensión esta esperanza la que hace con que la música se identifique 

con este lugar silencioso. 

 
8 Presença inequívoca, e ao mesmo tempo indiscernida, a música penetra no silêncio e dele se nutre 
(Kovadloff, 2003, p.70). 



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       186 

No obstante, se coadunan teóricos y biógrafas sobre el punto de fractura en la 

poesía de Pizarnik, mejor diciendo, el momento en que se radicaliza su desconfianza con 

la palabra poética. Lo que ocurre a la altura de la obra Extracción de la piedra de la locura 

de 1968 que además de la volatilización de las dudas sobre el lenguaje, y tal vez por cuenta 

de esto, hizo aumentar en su escritura la presencia de poemas en prosa. Es evidente que 

esta nueva actitud también recae sobre la figuración e imagen de la música. 

Veamos la primera parte del poema en prosa “FRAGMENTOS PARA DOMINAR EL 

SILENCIO” 

FRAGMENTOS PARA DOMINAR EL SILENCIO 

I 

Las fuerzas del lenguaje son las damas solitarias, desoladas, que cantan a 
través de mi voz que escucho a lo lejos. Y lejos, en la negra arena, yace una 
niña densa de música ancestral. ¿Dónde la verdadera muerte? He querido 
iluminarme a la luz de mi falta de luz. Los ramos se mueren en la memoria. 
La yacente anida en mí con su máscara de loba. La que no pudo más e 
imploró llamas y ardimos (Pizarnik, 2018, p. 194). 

El inicio del poema trae la solitud y la desolación del lenguaje que separa el yo lírico 

de la verdadera expresión. Hay una especie de aparato prismático de la voz que anuncia 

que quien habla no tiene el control, es solo un instrumento. La música vuelve a aparecer, 

renaciendo en su tradicional entorno: la infancia. Sin embargo, se añade una imagen 

inquietante que hace quebrantar la mística tradicional: “la negra arena”. La infancia, como 

nos explican Chevalier y Gheebrant, representa un espacio idealizado: “Infancia es símbolo 

de inocencia: es el estado anterior a la falta, y por ende el estado edénico, simbolizado en 

diversas tradiciones por el retorno al estado embrionario, del que la infancia permanece 

próxima” (Chevalier; Gheebrant, 2000, p. 1160). 

En este mundo infantil subsiste la música, pero la confluencia de la muerte, 

reemplazando o concurriendo con la imagen de la infancia se intensifica. “Donde la 

verdadera muerte?” pregunta el yo lirico del poema. Sobre la incursión de las imágenes de 

muerte en la poesía de Pizarnik, dicen sus biógrafas que:  

Esta doble perspectiva respecto del lenguaje —salvación y muerte— lleva 
a que también se duplique el sentido del silencio, el cual, mientras en el 
mundo de la infancia aparece como equivalente de la música, en la orilla 



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       187 

degradada del ser se revela como dimensión de la muerte (Peña; Venti, 
2021, p.140). 

Poco a poco la música sufre el mismo destino de otras imágenes pizarnikianas: 

entra bajo el signo de la desconfianza. Podemos empezar a ver este fenómeno en el poema 

abajo del libro El infierno musical (1971), del cual vemos un fragmento: 

PIEDRA FUNDAMENTAL 

Yo quería que mis dedos de muñeca penetraran en las teclas. Yo no quería 
rozar, como una araña, el teclado. Yo quería hundirme, clavarme, fijarme, 
petrificarme. Yo quería entrar en el teclado para entrar adentro de la 
música para tener una patria. Pero la música se movía, se apresuraba. 
Sólo cuando un refrán reincidía, alentaba en mí la esperanza de que se 
estableciera algo parecido a una estación de trenes, quiero decir: un punto 
de partida firme y seguro; un lugar desde el cual partir, desde el lugar, hacia 
el lugar, en unión y fusión con el lugar. Pero el refrán era demasiado breve, 
de modo que yo no podía fundar una estación pues no contaba más que 
con un tren algo salido de los rieles que se contorsionaba y se 
distorsionaba. Entonces abandoné la música y sus traiciones porque la 
música estaba más arriba o más abajo, pero no en el centro, en el lugar de 
la fusión y del encuentro. (Tú que fuiste mi única patria ¿en dónde 
buscarte? Tal vez en este poema que voy escribiendo) (Pizarnik, 2018, p. 
229). 

El poema inicia con uno de los símiles típicos de la infancia, la muñeca. Como 

podríamos adivinar con el aparecimiento del mundo infantil el primer verso también exhibe 

la imagen de la música, con la referencia a la tecla y el teclado. Pero, nunca el anhelo de 

completud que representa la música pareció tan urgente como en este poema. Se quiere 

una fusión explícita a través de vocablos de reminiscencias físicas: “hundirme, clavarme, 

petrificarme.” 

El deseo de unión viene en niveles, primero se debe fundir con el instrumento para 

así alcanzar a la música y por fin llegar a tener una patria. No obstante, la temporalidad 

huidiza de la música, que Kovadloff expone como triunfo, se muestra negativamente 

evidente en el poema y en la misma medida que su sustancia es buscada. La incidencia del 

refrán concede un poco de esperanza. Pero el refrán también pasa (“demasiado breve”). 

De todo esto nos sobra la decisión intempestiva de abandonar la música, en cuanto el yo 

lírico se percata de la imposibilidad del encuentro. 



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       188 

Si inicialmente la música era armonía, como nos dicen sus biógrafas: “Quizá por eso 

su opción poética la haya llevado precisamente al silencio, silencio que, en su escritura, 

alternativamente identifica con la música, como instancia de armonía total, o con la 

muerte” (Peña; Venti, 2021, p. 60). Su radical búsqueda por el silencio hace con que rompa 

esta idílica querencia: 

Asimismo, se registra la definitiva renuncia a la «música» —en tanto que 
categoría opuesta al silencio y expresión de la plenitud significante— como 
una patria. En el poema «Piedra fundamental» se afirma que el absoluto 
representado por la música siempre aparece como un lugar furtivo y 
fugitivo al que resulta imposible acceder. (Peña; Venti, 2021, p. 176) 

Entonces, ¿qué sobraría? La respuesta nos da el mismo poema: el lenguaje. El 

propio poema como búsqueda: “Tal vez en este poema que voy escribiendo.” Pero no 

podemos olvidar que estamos en Pizarnik dentro de una eterna aporía, la división entre el 

silencio y el lenguaje, la búsqueda de lo inalcanzable. La lengua, por lo tanto, también 

sufrirá con la lucidez desconfiada de la poeta.  

Abajo tenemos el poema “DEL OTRO LADO”:  

Como un reloj de arena cae la música en la música. 
Estoy triste en la noche de colmillos de lobo. 
Cae la música en la música como mi voz en mis voces. (Pizarnik, 2018, p. 
239) 

El primer verso retoma la asociación de temporalidad a la música, a través de la 

imagen del reloj de arena. Este aparato que hace con que el tiempo se vuelque sobre sí abre 

la puerta para la idea de la música que cae en la música. Al mismo tiempo que se pierde la 

noción de armonía unitaria que vimos en otros poemas, se establece el retorno de un ente 

en sí mismo.  

La imagen de la “La noche de colmillos de lobo” es la figuración de un peligro 

evidente, un mal que acecha y que mínimamente pone el yo lírico en un ambiente de 

desastre inminente. El tercer verso hace una especia de paralelismo entre las divisiones: el 

destino de la música es la propia música y para la voz (el lenguaje) resta la multiplicidad 

prismática da las otras voces. Percibimos aquí que el propio lenguaje se escinde. 



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       189 

Para finalizar y reanudar los puntos de nuestro análisis elegimos el siguiente poema 

que no tiene título: 

no, la verdad no es la música 
yo, triste espera de una palabra 
que nombre lo que busco 
¿y qué busco? 
no el nombre de la deidad 
no el nombre de los nombres 
sino los nombres precisos y preciosos 
de mis deseos ocultos 
 
algo en mí me castiga 
desde todas mis vidas: 
—Te dimos todo lo necesario para que comprendieras 
y preferiste la espera, 
como si todo te anunciase el poema 
(aquel que nunca escribirás porque es un jardín inaccesible 
 
—sólo vine a ver el jardín—) (Pizarnik, 2018, p. 380). 

Este poema muestra que parece ser perentoria la conciencia y la decisión sobre la 

música. Se reniega cualquier duda: “La verdad no es la música”. El yo lírico en la obra de 

Pizarnik llega a esta conclusión sin que resulte sorprendente. Los poemas que vimos hasta 

aquí fueron una especie de estudio en que se analizaba los poderes de la música para 

acceder al mundo esencial y, no solamente esto, cambiarlo en palabras. 

La búsqueda por la verdad y por la expresión (nombrar) se choca con el carácter 

huidizo de la música que está en el campo de la experiencia trascendental y no en el de la 

inteligibilidad: 

Sí, la música nos restituye al silencio que nos constituye. Entonces, ella no 
solo se sitúa fuera de lo concebible, a la orilla de toda intelección cabal; 
gracias a ella, nosotros, sus oyentes, superamos la transparencia ilusoria 
de nuestra cotidianidad para volver a habitar, ni que sea por un instante, 
esta zona de la emoción en la cual nuestra mayor complejidad ontológica 
coincide con nuestro mayor desconcierto lógico9(Kovadloff, 2002, p.80, 
traducción nuestra). 

 
9 Sim, a música nos restitui ao silêncio que nos constitui. Então, ela não apenas se situa fora do concebível, 
à margem de toda intelecção cabal. Graças a ela, nós, seus ouvintes, superamos a transparência ilusória de 
nossa cotidianidade para tornar a habitar, nem que seja por um instante, essa zona da emoção na qual nossa 
maior complexidade ontológica coincide com o nosso maior desconcerto lógico (Kovadloff, 2003, p. 80). 



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       190 

La cita comprueba que se quebranta la lógica tradicional en el momento en que 

rebasamos a nosotros mismos a través música. O sea, lo que la música niega como 

expresión verbal de lo más íntimo (“la de los deseos ocultos”), regala como una experiencia 

transitoria y no posible en palabras. Lo que puede ser visto inicialmente como un a suprema 

confirmación del fracaso del anhelo pizarnikiano. 

En el final del poema es como si la poeta se confrontara con todas sus 

subjetividades y que ellas, en la distancia, la regañaran la desobediencia de la espera. Esto 

que nada más es que el propio hecho de continuar escribiendo poemas. El Poema, que 

aquí escribimos en mayúsculas, es imposible, un “jardín inaccesible”. Esta imagen es 

analizada por Carolina Depetris. Para la teórica hay en su obra dos figuraciones del jardín, 

el “jardín fenoménico”, donde el encuentro es posible y “el jardín noúmeno”, “real en su 

irrealidad”. Pizarnik inicia en la búsqueda del primero jardín para que se alcance, como lo 

dice Depetris, “es la palabra de la presencia y del carácter, la palabra que funda 

significaciones para identificar la verdad con lo que es” (Depetris, 2004, p. 55). Este intento 

la lleva a un gran deseo por la exactitud de la expresión.  

Sin embargo, Depetris continúa su análisis señalando que esta aspiración por la 

depuración y por la concentración acaba llevando a un “agotamiento” que deja entrar lo 

que está en las márgenes, lo inalcanzable. Se insinúa, de este modo, el otro jardín: “El 

‘jardín prohibido’ lucha con, y al mismo tiempo se acopla a la demandante afirmación de 

Pizarnik de que ‘hay un jardín’. En efecto, hay un jardín al que la poeta tiende, pero no llega, 

porque siempre deriva en su realidad, porque es prohibido” (Depetris, 2004, p. 58) 

Todo lo que dice Depetris y lo que exponemos en los párrafos anteriores confiere un 

peso al melancólico último verso del poema “sólo vine a ver el jardín”. La poeta que al inicio 

quiso acceder al justo espacio de la expresión, que anhelaba llegar al centro mismo del 

mundo originario del silencio, impregnado de música, acaba por encontrar la puerta 

cerrada y prohibido el ingreso en el jardín. 

 

 



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       191 

Alejandra Pizarnik vivió y escribió bajo el influjo de una época en que el propio 

material de trabajo des escritor asumía el centro: el lenguaje, bajo los focos, caminaba 

entre el resplandor y la suspicacia. Para Susan Sontag el arte en la época moderna vivía en 

una encrucijada: “El arte expresa un doble descontentamiento. Nos faltan palabras y 

disponemos de palabras en demasía10” (Sontag, 2015, p.31. traducción nuestra). 

Le correspondió a la autora encontrar su camino entre los senderos del lenguaje. Lo 

hizo de manera magistral, no en vano entró para lo canon de la poética de lengua castellana 

del siglo XX. Sin embargo, y como vimos, dicha jornada no vino sin coste. Nos atreveríamos 

a decir que solo alcanzó la grandeza porque le costó mucho. Dentro de la lucidez nocturna 

de su poética las imágenes eran llevadas a sus propias orillas. Dentro de ellas la música. 

La música, como vimos en el transcurso de este estudio, fue visto como un medio 

ideal de acceder al centro del mundo original del silencio, espacio de donde emanaría el 

Poema ideal y el propio ser. La poeta inicia llenando la imagen de la música de esperanza, 

luego pasa a la esperanza y por fin a la descreencia. Lo mismo pasa a la propia idea de la 

expresión poética, como pudimos atestiguar en la imagen del jardín. 

¿Esto significaría decir que la poesía es imposible? Esta imposibilidad valdría para 

la poesía ideal que prescinde de las palabras y del alcance humano. La poesía real, hecha 

de palabras, en el caso de Pizarnik y en el de muchos otros poetas, solo es posible gracias 

a la imposibilidad de su total realización. Como dijo Depetris en su estudio, si Pizarnik 

llegara al centro de lo que buscaba eso significaría la muerte de su propia poesía. “Tender 

al centro sin llegar jamás es, entonces, el movimiento necesario para preservar el ejercicio 

poético” (Depetris, 2004, p.58, énfasis de la autora). Podemos concluir entonces, que la 

propia poesía nace y subsiste de esta búsqueda huidiza e imposible por el silencio. 

 

BLANCHOT, Maurice. . Tradução de Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: 
Rocco, 2011. 
 

 
10 “A arte expressa um duplo descontentamento. Faltam-nos palavras e dispomos de palavras em demasia” 
(SONTAG, 2015, p. 31). 



Revista Littera – Estudos Linguísticos e Literários 
PPGLetras | UFMA | v. 16 | n.º 32 | 2025 | ISSN 2177-8868 

Programa de Pós-Graduação em Letras | Universidade Federal do Maranhão 
 

 

 
                                                                                                                                                                                                                       192 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. . Tradução de Manuel 
Silvar, Arturo Rodríguez. Barcelona: Heder,2000. 
 
DEPETRIS, Carolina. : estudio crítico sobre Alejandra Pizarnik. 
Madrid: UAM Ediciones, 2004. 
 
KOVADLOFF, Santiago. . Tradução de Eric Nepomuceno e Luís 
Carlos Cabral. Rio de Janeiro: José Olympio, 2003. 
 
PICARD, Max. . Chicago: A Gateway Edition, 1964. 
 
PIÑA, Cristina; VENTI, Patricia. : biografía de un mito. Buenos Aires: 
Lumen, 2021. 
 
PIZARNIK, Alejandra. . Barcelona: Lumen, 2003. 
 
PIZARNIK, Alejandra. . Barcelona: Lumen, 2018. 
 
SONTAG, Susan. : estilos. Tradução de João Roberto Martins Filho. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2015. 
 
STEINER, George.  ensayos sobre la literatura, el lenguaje y lo 
inhumano.Traducción de Miguel Ultorio. Barcelona: Editoral Gredos, 2003. 


