
 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a1

 

 

 

INFINITUM 

ISSN: 2595-9549 

Vol. 9, n. 19, 2026, 1 - 38  

DOI: https://doi.org/10.18764/2595-9549v9n19e24890 

  

 

Pigmalião na indústria cultural: 

a ausência de crítica nas adaptações da obra de George Bernard Shaw 

 
Paulo Cesar Jakimiu Sabino 

Instituição: Universidade Federal do ABC (UFABC)  

E-mail: pcjsabino1@yahoo.com.br     

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7811-672X     
 

 

 

 
Resumo: O artigo busca apresentar a obra Pigmalião do dramaturgo irlandês George Bernard Shaw e 

apontar como as adaptações dessa obra perderam em sua profundidade crítica em razão de estarem 

mais atreladas aos princípios comerciais e ideológicos da sociedade da época. Para realizar a análise, 

toma-se de empréstimo o conceito de indústria cultural dos filósofos Theodor Adorno e Max 

Horkheimer. O artigo irá se estruturar em dois pontos principais: (i) apresentação de Shaw e de sua 

obra no que diz respeito ao seu aspecto críticos; (ii) como as adaptações para o cinema e para o palco na 

forma de musical foram alteradas em relação à narrativa original, em especial, o final, visando 

transformá-lo em um happy ending à moda de uma história de amor. Nesse sentido, visa sustentar que 

as mudanças na obra se tornaram problemáticas porque os objetivos estavam atrelados à ideologia da 

sociedade capitalista que, transformando a arte em mercadoria, causaram um prejuízo nas 

possibilidades de reflexão crítica. 

 

 Palavras-Chave: Crítica social; literatura; cultura de massa; capitalismo; filosofia da arte 

 

  

Pygmalion in the cultural industry: 

the lack of criticism in adaptations of George Bernard Shaw’s worl 

 
Abstract: The paper seeks to presente the drama Pygmalion by Irish playwright George Bernard Shaw 

and point out how the adaptations of this work lost their critical depth due to being more associeted to 

https://doi.org/10.18764/2595-9549v9n19e24890
mailto:pcjsabino1@yahoo.com.br
https://orcid.org/0000-0002-7811-672X


 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a2

 

the commercial and ideological principles of society at the time. To carry out the analysis, we used the 

concept of cultural industry from Theodor Adorno and Max Horkheimer. The article scenario around 

two main points: (i) the presentation of Shaw and his work with regard to its critical aspects; (ii) how 

the adaptations for cinema and the musical changed the original narrative, in particular, the ending, 

aiming to transform it into a happy ending like a love story. In this sense, it intends to argue that the 

changes in the work became problematic because the objectives were linked to the capitalist society’s 

ideology which, transfoming ar tinto merchandise, caused damage to the possibilities of critical 

reflection. 

 

Keywords: Social Criticism; Literature; Mass Culture; Capitalism; Art Philosophy. 

 

 

 

Pygmalion en la industria cultural: 

la ausencia de la crítica en las adaptaciones de la obra de George Bernard Shaw 

 

Resumen: El artículo busca presentar la obra Pigmalión del dramaturgo irlandés George Bernard Shaw 

y señalar cómo las adaptaciones de esta obra perdieron su profundidad crítica al estar más vinculadas 

a los principios comerciales e ideológicos de la sociedad de la época. Para realizar el análisis tomamos 

prestado el concepto de industria cultural de los filósofos Thedor Adorno y Max Horkheimer. El artículo 

se estructurará en torno a dos puntos principales: (i) presentación de Shaw y su obra en cuanto a sus 

aspectos críticos; (ii) cómo se modificaron las adaptaciones cinematográficas y teatrales en forma de 

musicales en relación con la narrativa original, en particular, el final, con el objetivo de transformarlo 

en un final feliz al estilo de una historia de amor. En este sentido, se pretende sostener que los cambios 

en la obra se volvieron problemáticos porque los objetivos estaban vinculados a la ideología de la 

sociedad capitalista que, transformando el arte en mercancía, dañaba las posibilidades de reflexión 

crítica. 

 

Palabras clave: Crítica Social; Literatura; Cultura De Masas; Capitalismo; Filosofía Del Arte 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Escrita pelo dramaturgo e romancista irlandês George Bernard Shaw em 1913, 

a peça Pigmalião narra a história da vendedora de flores londrina Eliza Doolittle em 

sua jornada para corrigir sua linguagem1 de vocabulário pobre, sem modos e de 

 
1 Eliza fala um inglês comum às classes mais baixas de Londres, o cockney. Este dialeto não pode ser traduzido 

para o português – na verdade, o próprio Shaw afirmava o problema de representar o cockney por meio de 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a3

 

pronúncia miserável. Ela encontra o professor de fonética Henry Higgins, que fazendo 

uma aposta com seu amigo, o Coronel Pickering, garante que poderia ensinar Eliza o 

inglês correto e reeducá-la para ser uma lady da alta classe inglesa. 

Conforme a história avança, o leitor vislumbra uma jovem submetida a 

tratamentos cruéis por parte do professor, que não parece se importar com ninguém 

exceto si mesmo. Para muitos, Pigmalião ser a história de um relacionamento romântico 

que faz uso do clichê de duas pessoas que se detestam, mas, ao final, compreendem 

que não podem viver um sem o outro. Não é o caso. O final de Pigmalião foi – e ainda 

é – motivo de discussões até hoje, já que Shaw não oferece uma resolução, mas deixa 

claro que Higgins e Eliza não terminaram juntos. O próprio autor precisou defender a 

sua versão, que é fundamental para a crítica estabelecida na peça. A defesa acontece, 

em especial, no que diz respeito as adaptações da peça para o cinema. O final é tão 

importante para Shaw que ele escreve uma espécie de epílogo no ano de 1916 relatando 

o destino dos personagens, em que Eliza não se casa com Higgins, mas com outro 

personagem, Freddy, e se o final em aberto da obra original já era desconfortável ao 

público, este parece ter sido ainda menos palatável ao gosto daqueles que tiveram suas 

expectativas frustradas. Lemos na sequência a crítica de Shaw em relação à 

necessidade pelo happy endind: 

O resto da história não precisa ser mostrado na ação e nem precisaria ser 

contado se nossa imaginação não estivesse tão deformada pela preguiçosa 

dependência de clichês com toda a tralha novelesca que o Romance mantém 

em estoque para fornecer happy ends a serem encaixados em todas as histórias 

(Shaw, 2023, p. 155). 

 

 
sinais gráficos, escrevendo a peça em inglês normal e deixando que os atores adaptassem na encenação. O 

dialeto é um elemento importante para a peça que é repleta de questões sociais, mas na impossibilidade de 

apresentar de forma precisa tanto no inglês escrito como na tradução para o português, optou-se por usar, nas 

citações, a adaptação da tradução de Millôr Fernandes, que busca representar os erros de pronúncia por meio 

da escrita. 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a4

 

A necessidade de uma resolução para a peça – uma que fosse mostrada no palco 

– é fruto de uma imaginação preguiçosa, que só sabe reconhecer clichês e se torna 

incapaz de ir além do superficial. Mais do que isso, a incapacidade imaginativa é 

também um reflexo da dificuldade em lidar com questões mais complexas acerca do 

ser humano. Shaw afirmava ser curiosos que os espectadores de todas as partes do 

mundo achassem que Eliza deveria ter se casado com o herói do romance apenas por 

ela ser a heroína, demonstrando a falta de habilidade de interpretar o ser humano, em 

especial, a figura da mulher, “[...] porque a sequência natural dos fatos é patente para 

qualquer um com um mínimo de conhecimento da natureza humana em geral, e do 

instinto feminino em particular” (Shaw, 2023, p. 155). As obras menos complexas, isto 

é, aquelas que acabam simplificando questões que exigem maior reflexão, acabaram 

acostumando a imaginação do leitor à determinado tipo de compreensão, tornando-os 

incapazes, por exemplo, de observar para além do estereotipo da mulher. Por isso, foi 

frustrante para muitos que Eliza seguisse um rumo distinto da figura estereotipada. 

Esse final, portanto, e mesmo a sequência que indica que se casou com Freddy e abriu 

sua própria floricultura, é importante para construir a crítica de Shaw à alta classe 

inglesa e à figura da mulher no início do século XX, já que é preciso ter em mente que 

a obra é uma interpretação moderna do mito de Pigmalião, que diz muito sobre a 

representação da mulher enquanto um ideal construído pelo homem. 

Nesse sentido, quando as adaptações alteraram o final de Shaw, não foi apenas 

uma simples escolha de liberdade criativa. A adaptação não precisa ser fiel para ser 

“boa” ou “crítica”, mas quando altera a fim de produzir um efeito totalmente diverso 

e de pouca grandiosidade, isso é motivo para, no mínimo, uma reflexão mais 

aprofundada. É preciso, portanto, analisar de que forma as mudanças nas adaptações 

cinematográficas da peça – e também o musical – contribuíram para a perda da crítica 

e como isso pode ser reflexo da lógica da sociedade capitalista em relação à arte. 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a5

 

Será realizada uma análise de três adaptações: o filme britânico Pygmalion de 

1938, a adaptação para musical por Alan Jay Lerner em 1956 e, por fim, o filme Minha 

bela dama de 1964 dirigido por George Cukor, que é, na verdade, uma adaptação do 

musical de Lerner2. 

 

AS IDEIAS DE SHAW E A CRÍTICA SOCIAL EM PIGMALIÃO 

 

O argumento principal é que as adaptações, muito em função de estarem 

contaminadas pelos problemas da lógica comercial em relação à arte, acabaram por 

perder sua força crítica. Dessa forma, é preciso, antes de analisá-las, compreender a 

crítica realizada por Shaw em Pigmalião. 

Como não poderia deixar de ser, a crítica de Pigmalião está alinhada ao 

pensamento político e social de seu criador. Conforme aponta Gareth Griffith (2003), 

Shaw é lembrado como dramaturgo, vencedor do prêmio Nobel cuja reputação foi 

construída por seu trabalho de excelência no drama e na crítica musical. O que é 

esquecido na percepção popular, porém, é que ele primeiro alcançou destaque na vida 

pública como membro importante da Sociedade Fabiana, atuando como pensador 

original no comitê executivo por mais de vinte anos e mesmo após renunciar ao cargo 

em 1911, o seu interesse na política nunca diminuiu. Por isso, dizer que Shaw é um 

pensador político não é absurdo, sendo que ele participava discursando ao público 

proletário e em reuniões de intelectuais defendendo a classe trabalhadora, e mesmo 

hoje é lembrado em movimentos trabalhistas britânicos. Assim sendo, quando  

 
2 Para efeito de praticidade em razão dos nomes das diferentes obras serem idênticos, irá optar-se pela tradução e 

pelo título original para se referir a elas: Pigmalião faz referência à obra original de Shaw, a peça de 1913; 

Pygmalion é o filme de 1938; My Fair Lady o musical de Alan Jay Lerner de 1956, e, por fim, Minha bela 

dama – título do filme no Brasil – faz referência ao filme de 1964 dirigido por Cukor e que adapta o libreto do 

musical de Lerner. 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a6

 

Comparado com Wells, Chesteron e Orwell, nomes frequentemente 

associados ao de Shaw nas discussões sobre cultura e sociedade, ele não era 

um mero especialista literário produzindo ideias de forma isolada, sem 

referência ao movimento em geral. Enquanto era íntimo de assuntos fabianos, 

sempre teve uma posição firme no mundo da política prática (Griffith, 2003, 

p. 03). 

No pensamento político de Shaw, existem dois elementos fundamentais que se 

fazem presentes em suas obras: o socialismo e o feminismo, mas estes possuem 

peculiaridades do shavianismo. Primeiro, conforme destacou Griffith, Shaw foi 

membro da Sociedade Fabiana, e o socialismo que seus membros defendiam era muito 

específico. A Sociedade Fabiana foi fundada em 4 de janeiro de 1884 e reunia 

intelectuais – na sua grande maioria, advindos da burguesia – como Edward Pease, 

Havelock Ellis, Annie Besant, Graham Wallas, e claro, o próprio Bernard Shaw. 

Embora a fundação tenha ocorrido em 1884, foi apenas com a publicação dos “Ensaios 

Fabianos” no final de 1889 que o grupo de tornou mais conhecido e influente (cf. Cole, 

1974, p. 108). O que caracterizava o pensamento Fabiano era a necessidade de 

planejamento político – daí a referência no nome ao general romano Fabius Maximus, 

conhecido como Cuntactador, algo como “aquele que adia ou que se prepara para a 

batalha”, já que foi essa a estratégia utilizada para vencer seu adversário, Aníbal, 

durante a Segunda Guerra Púnica: 

Assim, o uso do nome de Fabius indicava, a princípio, não que o socialismo 

teria de ser implementado gradualmente, em etapas, mas sim o desejo de 

dedicar tempo para elaborar um método e política adequadas. O gradualismo 

foi um enxerto fácil nessa ideia inicial, mas não era parte dela (Cole, 1974, p. 

110). 

Nesse sentido, a Sociedade Fabiana defendia os princípios socialistas, mas 

buscava meios pacíficos para sua implementação, dando um caráter menos 

revolucionário ao grupo. Segundo Bobbio (cf. 1998, p. 667) esta foi a formulação “mais 

original do socialismo inglês” e defendia uma gestão coletivista dos serviços locais, 

embora só tenha ficado mais identificada aos movimentos políticos sobre o trabalho 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a7

 

após a primeira guerra mundial. Ou seja, Shaw não foi um revolucionário em sentido 

estrito, o que não significa que não foi um socialista marxista. Mark Bevir (1992) 

elucida que Shaw não acreditava que os proletários poderiam ser estimulados a 

participar do partido socialista. Inclusive, quando deixa a Federação Democrática 

(Democratic Federation, no original) ele não o faz porque rejeitava a economia marxista 

ou achava que a luta de classes era algo sem sentido, mas sim porque não acreditava 

que o proletariado fosse uma classe revolucionária – na verdade, acreditava que era 

uma classe até mais convencional e preconceituosa do que a classe média (cf. B, 1992, 

p. 311). No romance Um socialista anti-social, o herói é um burguês que abandona sua 

vida confortável e não tenta convencer ou discursar para os trabalhadores, pelo 

contrário, o fazia para sua própria classe. 

Shaw confiava mais na educação das classes do que na luta revolucionária, algo 

que aparece em sua produção artística, pois no prefácio de Pigmalião, intitulado “Um 

professor de fonética”, o autor afirmava que Pigmalião “[...] é tão intensa e 

deliberadamente didática, e seu tema é considerado tão seco que eu me deleito em 

esfregá-lo na cara dos sabichões que repetem como papagaios que a arte não deve ser 

didática” (Shaw, 2023, p. 10). É possível questionar os métodos do dramaturgo para 

implementar o socialismo, mas mesmo não sendo um revolucionário como Lênin, foi 

um defensor e divulgador das ideias socialistas na Grã-Bretanha, atuando como crítico 

da sociedade burguesa e das desigualdades sociais, seja de classe, seja também de 

gênero – e é por isso que vale destacar seu pensamento sobre a igualdade dos sexos3. 

 
3 Uma das principais críticas da obra é em relação ao inglês. Segundo Fischer (cf. 1991, p. XVIII), Shaw criticava 

o inglês, era preciso reformulá-lo e isso permitiria, inclusive, ascensão social. Este aspecto crítico não será 

discutido no texto. 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a8

 

O tema do feminismo na obra e vida de Shaw é vastamente discutido4. A relação 

entre vida e obra é, no que concerne a essa temática, fundamental, pois Shaw é 

fortemente influenciado pelas ações de sua mãe, Lucinda Elizabeth Shaw. Conforme 

relata Peters (1998), a mãe de Shaw chegou a abandonar o filho e o marido devido às 

ações deste último, um alcoólatra problemático que não cuidava da família, e foi viver 

com o amante em Londres onde cuidou de suas filhas: Agnes a filha mais velha e 

Lucinda (Lucy). Agnes morreu de tuberculose antes de Shaw poder reencontrá-las na 

Inglaterra, mas lá ele presenciou quando sua mãe e a irmã Lucy 

[...] se rebelarem contra seus papeis pré-definidos pelo gênero e [por isso] 

foram cruciais na simpatia de Shaw em relação à independência da mulher. 

Mas foi a afirmação do poder feminino por parte de sua mãe, que desafiou os 

papeis femininos atribuídos em relação à sexualidade, à honra e à realização 

profissional que mais afetaram Shaw (Peters, 1998, p. 06).  

Lucinda Shaw criou um método para ensinar canto à sua filha e utilizou-se do 

mesmo para criar seu próprio negócio e assim garantir o bem-estar da família, “uma 

atitude mais radical que a de Eliza em Pigmalião” (Peters, 1998, p. 06-7). Esses eventos 

biográficos marcaram a vida do autor e não seria errado afirmar que tenham 

influenciado na criação de suas obras, já que o próprio Shaw não nega que esse tema 

lhe era caro. Em carta escrita em 04 de julho de 1933 para a Sra. Pethick Lawrence, 

afirmava que nunca perdeu a chance de dar voz à causa dos direitos das mulheres em 

suas obras (cf. Cherry, 1994, p.53). E à parte dos eventos biográficos, é possível 

confirmar a temática do sobre o direito das mulheres na própria obra de Shaw na 

medida em que além de Pigmalião, peças como Major Bárbara (1905) e A profissão da Sra. 

Warren (1902) abordam o tema por diferentes perspectivas, mas sempre fazendo 

prevalecer a questão da igualdade de gêneros e o papel da mulher na sociedade. 

 
4 Sobre a discussão acadêmica da relação entre Shaw e feminismo, cf. Hadfield e Reynolds (2013). 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a9

 

Nesse sentido, é impossível ignorar a crítica política e social de Pigmalião e como 

Shaw faz uma leitura subversiva do mito para encenar a crítica. A versão mais 

conhecida do mito chega até nós pelo texto de Ovídio (2017), segundo o qual Pigmalião 

foi rei do Chipre e hábil escultor. Insatisfeito com as mulheres da ilha, decide esculpir 

a estátua de que seria a perfeita idealização dos atributos femininos. À estátua, deu o 

nome de Galatéia. O rei amou sua criação, cuidava e ornamentava Galatéia. 

Entristecido porque não encontrava uma mulher à altura de sua criação, pediu a 

Afrodite que o fizesse, a deusa atendeu ao pedido dando vida à estátua, que passou a 

ser real. O rei casou-se com sua obra e tiveram dois filhos: Metarme e Pafos. A leitura 

contemporânea do mito5 serve para apresentar como o homem idealiza a mulher, tanto 

no que diz respeito aos atributos físicos como aos atributos morais. Na peça, o 

arquétipo de Pigmalião é representado por Higgins e Eliza representa Galatéia. 

Higgins molda Eliza conforme o seu ideal – esse é o argumento que servirá para o 

desenvolvimento de uma crítica que contesta o próprio mito. 

Na peça, o ideal de Higgins não é apenas de gênero, mas também de classe: o 

dialeto de Eliza, o cockney, é associado às classes mais baixas, portanto, o inglês correto 

seria utilizado pelas classes mais abastadas. Shaw expõe uma série de estereótipos que 

a burguesia e a classe média inglesa possuíam em relação às pessoas mais pobres. Por 

exemplo, que o pobre é sujo e não sabe se comportar. Uma importante ação da peça é 

quando Sra. Pearce – empregada de Higgins – precisa dar banho em Eliza. A menina, 

horrorizada com a situação, se recusa, mas Sra. Pearce afirma: “você não pode ser uma 

 
5 É preciso tomar cuidado com anacronismos. O mito de Pigmalião é grego e pertence a um contexto muito 

peculiar. O que faz Shaw é subverter uma leitura contemporânea dele, esta sim pode ser considerada machista. 

Não se pode afirmar o mesmo do mito no contexto da Grécia antiga, pois ele faz referência à poética, isto é, ao 

fazer artístico que entendia que se deve “criar a partir do ideal”. Helenistas modernos como Winckelmann 

(1975) afirmavam que era preciso, para o povo alemão se tornar inimitável, “imitar os antigos”, mas esclarece 

que imitação não tinha o sentido de cópia, mas de imitar o “modo de fazer grego”, que não produziam suas 

obras imitando a natureza, e sim o ideal. Pois, segundo Winckelmann, a mimese da poesia é mais comovente 

que a mimese natural. 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a1

0
 

pessoa limpa por dentro se não estiver limpa por fora” (Shaw, 2023, p. 52). Contudo, 

na cena seguinte, Shaw faz questão de quebrar a falsa dicotomia que parece separar 

pobres de ricos. Se o pobre é associado à sujeira e à falta de educação, logo o espectador 

é levado a perceber que Higgins não é tão diferente de Eliza no que diz respeito aos 

costumes e até mesmo no linguajar, pois embora seu inglês seja de pronúncia 

adequada – não “fala errado” – o professor se utiliza de termos chulos: 

Sra. Pearce: (Depois de um silêncio): É a isso que eu queria me referir, professor. 

O senhor pragueja um pouco demais, para o meu gosto. A mim, porém, não 

espanta mais os seus “Vão para o inferno”, “Desgraçados!”, “Que diabo!” e 

até mesmo “Merda! Merda!”... 

Higgins: Madame Pearce! Uma linguagem dessas nos seus lábios. 

Sra. Pearce: (Imperturbável) Eu só estou citando. Mas há uma palavra que eu 

lhe peço para não repetir. A moça acabou se usá-la ao entrar no banho. 

Começa com p. Está certo que ela diga; aprendeu ao nascer, ouvindo-a da 

própria mãe. Mas não seria razoável que o senhor ratificasse. 

Higgins: Se entendo bem o que a senha fala, madame Pearce, posso lhe 

garantir que jamais pronunciei semelhante palavra. (Ela o olha com severidade. 

Ele adiciona, com um pouco de má consciência). A não ser, talvez, num momento 

de extrema e justificada irritação. 

Sra. Pearce: Só esta manhã, professor, o senhor aplicou essa palavra às suas 

botas, à manteiga e ao pão de fôrma (Shaw, 2023, p. 57)6 

 

No que diz respeito aos costumes e limpeza, ainda na mesma cena, a Sra. Pearce 

dá uma bronca no professor sobre seus modos à mesa: 

Sra. Pearce: Plenamente de acordo. Por isso, professor, eu lhe peço para não 

vir tomar seu desjejum em camisola de dormir ou, pelo menos, não usar a 

camisola como guardanapo. Também seria bom que o senhor não misturasse 

a salada e a manteiga no mesmo prato. E não deixasse a moça pensar que a 

maneira educada de comer geleia é botando na palma da mão e lambendo. 

Aliás, tenho que lhe lembrar que a toalha tem que ser trocada em todas as 

refeições, devido às manchas que ficam depois que o senhor acaba de comer 

(Shaw, 2023, p. 58). 

 

Mais adiante, no ato III, durante o baile no qual Eliza colocaria a prova a aposta 

de Higgins, o ex-aluno do professor, Nepomuck, um especialista em fonética que, 

 
6 No original, a palavra impronunciável começa com “B”: “The girl used it herself when she began to enjoy the 

bath. It begins with the same letter as bath (Shaw, 1991, p. 37). 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a1

1
 

segundo ele próprio, é capaz de localizar qualquer pessoa na Europa pelo sotaque, 

afirma que Eliza é uma fraude, pois não é inglesa, já que nenhum inglês seria capaz de 

falar o idioma de forma perfeita (cf. Shaw, 2023, p. 105). Essas situações do drama 

apresentam uma discussão sobre classe. 

Jacqueline Fisher, na edição inglesa da peça, explica que “muito de Pigmalião 

gira ao redor de um sistema de classes muito dividido. Um dos temas da peça é 

próxima das crenças de Shaw – que as pessoas não deveriam ser limitadas pela sua 

natureza, ambiente ou fala” (Fisher, 1991, p. IX-X). Enquanto Higgins é representante 

da classe média alta inglesa, Eliza pertence à classe trabalhadora menos abastada, e a 

diferença moral entre eles é cada vez menos aparente. Isso demonstra que não são os 

costumes ou modos que separam as classes, tal como Higgins parece acreditar quando 

afirma à sua mãe que tornando Eliza uma dama estaria superando as diferenças: 

Higgins: Brincando? É a tarefa mais difícil que eu já me propus; não brinque 

com isso a senhora, minha mãe. É claro que é diabolicamente fascinante pegar 

um ser humano e transformá-lo em outro dando-lhe uma aparelhagem 

vocabular totalmente nova. Tenho a sensação de que estou enchendo o fosso que 

separa classe de classe e alma de alma (Shaw, 2023, p. 96, grifo meu). 

A separação de classes não reside nesses aspectos, mas nas condições materiais: 

dinheiro e posses; e isso não é percebido pelo professor. Há uma “[...] cegueira de 

Higgins sobre o fato de que o dinheiro desempenha um papel fundamental aqui. A 

preocupação com dinheiro é uma característica importante da peça desde o começo” 

(Bauschatz, 1998, p. 188). O dinheiro é uma constante na obra: no ato I, as duas 

mulheres consultam sobre a quantidade a ser oferecida a Eliza a fim de descobrir como 

ela sabia o nome de um dos personagens; Higgins joga o dinheiro do taxi em Eliza; a 

moça afirma que pode pagar pelas aulas; o pai de Eliza pede cinco libras em troca da 

filha; etc. (cf. Bauschatz, 1998, p. 188-9). É a materialidade de suas condições que separa 

ricos de pobres, não os costumes, a maneira de agir, de falar. Algo que a mãe de 

Higgins parece estar ciente, pois critica o filho por suas atitudes: 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a1

2
 

Sra. Higgins: Você fala das vantagens dessa pobre moça que acabou se sair 

daqui ainda agora? Maneiras e hábitos que a qualificam como uma 

maravilhosa dama da sociedade. Isto é, uma mulher capacitada a não fazer 

absolutamente nada. Com o agravante de que ela não possui as rendas de uma 

lady. É isso que vocês pretendiam? (Shaw, 2023, p. 99) 

Os costumes não garantem nada, servem apenas como teatro – pois isso é tanto 

a burguesia como a classe média, um teatro de costumes que visa elevar-se sobre os 

demais. Apenas o dinheiro é que serve para algo e, portanto, ser uma lady não traria 

Eliza para à classe média, que é mais uma moral do que uma possibilidade real para a 

jovem diante de suas condições materiais. 

O monólogo de Doolittle, pai de Eliza, ao encontrar Higgins em sua residência 

é revelador sobre a crítica de Shaw em relação à classe média: 

Doolittle: Peraí, coronér. Num encarna irso ansim. Qui é qui eu sô, partrãos 

meus? Tô preguntano; qui é qui eu sô? Um poubre disfavourecido di Deus 

sim era num bera. Voças incelênças já pensaro nu qui irso qué dizê? Qué só 

dizê qui a gente tá nadano di contra a mouralidade da crasse mérdia u tempo 

intero. Si tem arguma coisa qui a genti acha qui tem dereito a genti vai, çõe a 

letra da genti lá, mas êlis diz: “Qui é qui há? Tu é um poubre disfavurecido; 

num merece. Sai da fila”. Mas minhas nicissidade é anté maió du qui a dersas 

viúva muito farvurecidas qui recebi seis pensãos diferentes peula morte du 

mesmu maridu. Num careço u mesmu dum cidadão favurecido: careço anté 

mais. Num comu menos; i bebum unto mais. Perciso di diversão pruquê sô 

um homi di pensamentu. Quero munta arlegria em vorta, uma boa canção, 

uma banda boa, quanto tô burricido. Simprificano: ninguém num mi 

coubramenus pur coisa nenhuma só pruque eu sô pobre disfavourecido 

(Shaw, 2023, p. 66). 

Aqui temos um personagem da classe baixa que recusa pertencer à classe média 

devido à sua moral hipócrita. Incrivelmente recluso na ideia de não pertencer à classe 

média, o pai de Eliza recusa as dez libras que lhes são oferecidos por Higgins, 

afirmando que cinco são o suficiente pela filha. O homem afirma que precisa mais do 

dinheiro do que os membros da classe média – ninguém cobra menos dele por ser 

pobre – e mesmo assim obtém menos, expondo a desigualdade e injustiça social na 

Inglaterra. As classes mais altas e distantes do proletariado são acostumadas a 

acumular e empreender, mas o pobre não pode se dar a esse luxo. Ele tem as mesmas 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a1

3
 

necessidades, mas não os mesmos recursos. Ainda assim, recusa as dez libras, porque 

participar da classe média é participar da hipocrisia, da injustiça social. Ao colocar esse 

discurso na boca de Doolittle, que acabara de chegar à residência de Higgins para 

compensação financeira em troca da filha, ele não estabelece o pobre como um santo. 

Seu objetivo não indica ser a demonstração de uma classe moralmente superior a 

outra, o que Shaw faz é, uma vez mais, mostrar a semelhança entre classes: são as 

mesmas necessidades de diversão, de beber e de comer, os interesses, gostos e ações, 

pois se Doolittle se aproveitou da filha para obter dinheiro, Higgins se aproveitava da 

moça em benefício de sua própria causa; novamente, o que muda é a condição material 

e o tratamento imediato que recebem de outras pessoas devido à essa condição. 

Ironicamente, Doolittle se tornaria um membro da classe média em virtude de uma 

piada de Higgins que escrevera uma carta a um famoso milionário afirmando que 

Doolittle era o “moralista mais original da Inglaterra”. Por isso, herdou trinta e dois 

por cento da Fábrica do milionário quando ele faleceu sob a condição de falar na 

“sociedade Wannafeller de Reforma Moral Universal”. Segundo Doolittle, Higgins 

destruiu a sua vida, já que agora, ele afirma “tenho di vive prus outro i num pra mim: 

mouralidade da crasse mérdia” (Shaw, 2023, p. 129). A classe média é um teatro de 

costumes. 

Para finalizar esse ponto, ainda é importante destacar como as mulheres da peça 

ocupam papeis fundamentais, além de Eliza, claro. A Sra. Pearce é quem expõe o teatro 

de Higgins, demonstrando que o professor não é tão diferente quanto pensava. A Sra. 

Higgins, por sua vez, mostra preocupação com o futuro da jovem. A peça abre com 

duas mulheres, mãe e filha em Covent Garden em busca de um táxi – que não 

conseguem e são obrigadas a usar o transporte público, comum aos mais pobres, sendo 

que o táxi acaba sendo utilizado por Eliza. Essa cena serve como mais uma 

exemplificação da diferença material entre as classes: enquanto para alguns o táxi era 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a1

4
 

algo comum e o transporte público um meio inferior e última opção, para Eliza ir de 

táxi até sua casa é um luxo. O simbolismo da cena é fundamental para compreender a 

ótica marxista da questão de classes: a condição histórica-material é determinante na 

vida das pessoas. A sociedade burguesa orienta a vida social por princípios abstratos, 

tal como a liberdade, que na ótica liberal se configura em uma limitada esfera de 

direitos: o indivíduo é livre no âmbito jurídico, mas no âmbito prático não. Dessa 

forma, Shaw traz a liberdade para a esfera da necessidade, da materialidade, 

apontando que só se pode ser livre se houver condições materiais para isso7. 

Esse é o motivo para Eliza buscar as aulas de fonética: ela não visa um par 

romântico ou uma melhora nos costumes, mas sim a construção de uma circunstância 

que a possibilidade melhorar concretamente sua vida. A jovem, portanto, é motivada 

por um objetivo pautado na sua condição material: abrir uma loja de flores e conquistar 

sua independência financeira. Não quer apenas ser uma lady apenas para ser uma lady, 

mas porque acredita que sabendo fazer uso adequado da língua poderia melhorar 

materialmente sua vida e emancipar-se conquistando sua liberdade. A peça é a jornada 

de Eliza para se libertar da opressão de classe e de gênero. Por esse motivo, o final da 

peça é essencial para a crítica. Eliza não se casa com Higgins, mas com Freddy, um 

 
7 O raciocínio de Shaw está alinhado com a interpretação de Marx sobre a liberdade tal como aparece em Sobre a 

questão judaica – e que seria desenvolvido em textos posteriores – em que analisa o conceito na sociedade 

burguesa. Marx escreve que “muito longe de conceberem o homem como um ente genérico, esses direitos [os 

da sociedade burguesa] deixam transparecer a vida do gênero, a sociedade, antes como uma moldura exterior 

ao indivíduo, como limitação de sua autonomia original. O único laço que os une é a necessidade natural, a 

carência e o interesse privado, a conservação de sua propriedade e de sua pessoa egoísta” (Marx, 2010, p. 50). 

A vida política é um meio para a vida da sociedade burguesa (cf. Marx, 2010, p. 51) e, portanto, emancipação 

não é algo que provém unicamente em termos políticos e jurídicos. É preciso de condições materiais. Por isso, 

Eliza não quer melhorar seu inglês para ser uma lady, ela visa transformar uma condição material que a impede 

de emancipar-se. É questionável se isso deveria ser uma solução que um indivíduo deve buscar, e não uma 

transformação radical da sociedade por um meio revolucionário – que não mais oprimissem as pessoas por sua 

fala, por preconceito. Mas Shaw nem mesmo teria apontado que Eliza abre a floricultura no final original, isso 

só aparece no posfácio. O que Shaw faz é menos apontar uma solução e mais destacar o real problema que 

distancia as classes. 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a1

5
 

jovem que a respeitava por ela ser quem é. Inclusive, a moça julga que com sua loja 

poderia sustentar a si e ao marido – atacando os costumes da sociedade patriarcal. 

Conforme salientado antes, Shaw afirmava que a união de Eliza e Higgins era 

impossível devido aos acontecimentos da narrativa. Se em histórias românticas é 

comum ver os apaixonados aprenderem a se amar mesmo quando um é cruel com o 

outro durante boa parte do enredo, Shaw mostra que isso é mera ilusão de quem não 

entende o comportamento humano. Seria extremamente danosa uma relação de tal 

tipo e por isso o autor não endossa essa crença. Ele sugere que a frustração dos 

espectadores está mais na ingenuidade perante as relações afetivas e sociais do que no 

desenrolar da trama. E se a história é sobre a conquista da independência da jovem 

Eliza, sendo uma releitura subversiva do mito de Pigmalião, não faria sentido que 

terminasse nos braços de Higgins. A peça é uma história sobre classe, sobre a mulher 

na sociedade patriarcal, não é sobre amor. 

É por esse motivo que as adaptações subsequentes de Pigmalião geraram 

enormes desconfianças. O final foi alterado e isso é causa um impacto significativo na 

crítica social instaurada na obra. 

 

PIGMALYON, MY FAIR LADY E MINHA BELA DAMA: O HAPPY ENDING E A 

AUSÊNCIA DO ESPECTADOR CRÍTICA NA INDÚSTRIA CULTURAL 

 

De início, é preciso estabelecer duas coisas: (i) não há problema algum em tomar 

liberdades criativas em uma adaptação. Fidelidade não é algo que deva valer por si, 

pois a questão é entender os objetivos, isto é, se tais mudanças foram realizadas, qual 

foi o objetivo para tal; (ii) não se trata de, a partir disso, realizar uma análise qualitativa 

entre original e adaptação do ponto de vista estético, se uma é melhor que a outra, ou 

então sobre os tipos de arte, como se o palco fosse melhor que as telas – algo que não 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a1

6
 

faria sentido, pois uma das adaptações escolhidas é um musical. Não se trata de fazer 

um simples juízo de valor, mas entender de que forma as adaptações comprometeram 

o aspecto crítico da obra, partindo do argumento de que o objetivo das alterações foi 

para fins comerciais e não artísticos. Para realizar essa análise, toma-se de empréstimo 

o conceito de “Indústria Cultural” elaborado, principalmente, no capítulo específico 

da Dialética do Esclarecimento por Theodor Adorno e Max Horkheimer. 

No início do texto sobre a indústria cultural, Adorno e Horkheimer 

argumentam contra a tese de que existia um “caos cultural” na sociedade. Para os 

frankfurtianos, a cultura era organizada por meio da indústria. Por esse motivo, 

afirmavam que “a cultura contemporânea a tudo confere um ar de semelhança. Filmes, 

rádio e seminários constituem um sistema. Cada setor se harmoniza em si e todos entre 

si. As manifestações estéticas, mesmo a dos antagonistas políticos, celebram da mesma 

forma o elogio do ritmo do aço” (Adorno; Horkheimer, 2021, p. 07). O Esclarecimento 

havia se mostrado como um processo de racionalização que acelerava o campo da 

cultura e tomava conta de tudo que possuísse uma forma singular e autônoma. A razão 

e a técnica eram instrumentos de dominação – e não emancipação – no campo da 

política, da moral, e claro, da cultura: 

O que não se diz é que o ambiente em que a técnica adquire tanto poder sobre 

a sociedade encarna o próprio poder dos economicamente mais fortes sobre a 

mesma sociedade. A racionalidade técnica hoje é a racionalidade da própria 

dominação, é o caráter repressivo da sociedade que se autoaliena [...]. Por 

hora, a técnica da indústria cultural só chegou á estandardização e à produção 

em série, sacrificando aquilo pelo qual a lógica da obra se distinguia da lógica 

do sistema social (Adorno; Horkheimer, 2021, p. 09). 

De modo que tudo é padronizado a partir dos interesses da indústria e da 

ideologia que esta é representante: a capitalista.  A arte foi uma esfera da cultura que 

conseguiu resistir durante algum tempo, ou seja, ela permaneceu sendo válida apenas 

por si mesmo, como prazer estético. Contudo, conforme a industrialização se 

expandia, os meios de reprodução em massa também ganhavam mais força, fazendo 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a1

7
 

com que a arte ficasse cada vez mais inserida na mesma dinâmica econômica de outras 

mercadorias. E aqui vale ressaltar que a arte sempre foi uma mercadoria – dado que 

mercadoria é uma categoria anterior ao capitalismo –, portanto, não sendo o problema 

em si. O prejuízo é que, na medida em que no sistema capitalista as mercadorias 

passam a ser reproduzidas em massa devido às novas técnicas industriais, seu valor 

de troca é determinado pela lógica capitalista que, no caso da arte, visava não mais o 

prazer estético, e sim o lucro. Assim, a arte se tornava dependente daqueles setores do 

sistema capitalista que detém o poderio econômico.  

É possível argumentar também que a arte é uma mercadoria cultural e que 

qualquer mercadoria é cultural – e de fato isso não está errado. Uma roupa, por 

exemplo, tem relação com a cultura, um alimento ou mesmo um adereço qualquer. 

Isso significa que são agregados valores sociais como status, de forma que possuir um 

determinado produto significa ter status ou participar do conjunto de valores de um 

determinado grupo – que pode estar associado à classe, à raça ou a outros. Só que 

mercadorias culturais existem apenas para fins culturais, o que torna o prejuízo maior. 

Ora, se o objetivo do capitalismo é o lucro, então a padronização do gosto serve para 

que as pessoas prefiram determinadas mercadorias em detrimento de outros a fim de 

maximizar os ganhos, e no âmbito cultural significa que o gosto é padronizado para 

atrelar os indivíduos a valores determinados, uniformizando seus “consumidores 

culturais”, o que significa a perda da individualidade e da capacidade crítica em 

relação aos valores ditados pela ideologia dominante. 

Adorno e Horkheimer contrariam a definição clássica de arte segundo a qual 

ela é “mimeses da realidade”. Para os autores, o que funda a arte não é o real, mas a 

ideologia: 

Essa promessa da obra de arte fundar a verdade pela inserção da figura nas 

formas socialmente transmitidas é ao mesmo tempo necessária e hipócrita. Ela 

coloca como absolutas as formas reais do existente, pretendendo antecipar seu 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a1

8
 

cumprimento por meio dos derivados estéticos. Nesse sentido, a pretensão da 

arte é, de fato, sempre ideologia (Adorno; Horkheimer, 2021, p. 20). 

É por isso que o emprego da técnica nas obras de arte na indústria cultural nem 

sempre visa não a obra de arte em si, mas o seu entorno: a espetacularização, os ornatos 

que tornam a obra mais impactante, enfim, o que lhe é externa. Por exemplo, a 

fotografia de um filme pensada não para a beleza do conjunto da cena, mas para realçar 

a beleza da atriz que estampa os cartazes de divulgação da obra; a pirotecnia do show 

para tornar mais épica a apresentação musical, sem qualquer relação com a harmonia 

dos instrumentos; a capa do livro em papel especial, com letras em alto relevo para 

embelezar a carcaça, sem qualquer relação com o conteúdo. Em outras palavras, se fora 

da indústria cultural a forma auxilia no conteúdo, quando inserida no contexto 

comercial a forma serve para embelezar ou adorná-lo a fim de potencializar a venda. 

Desde Platão se sabe como a arte pode encantar e seduzir8, e na indústria cultural o 

espectador, o leitor ou o ouvinte acaba sendo seduzido pela técnica empregada para a 

exterioridade da obra, e não pela técnica empregada para a obra em si – e isso torna a 

capacidade de dominação ideológica muito maior. Portanto, quanto mais 

padronizado, maior o consumo, e se maior o consumo, além de maior lucro, também 

maior a dominação ideológica. 

Para que essa padronização seja eficiente conforme o modelo dominante, as 

diferenças nunca se localizam na materialidade da obra de arte, mas em seus detalhes. 

 
8 No livro X de A República, Platão afirma que o espectador que não tem posse do antídoto – o conhecimento da 

essência – poderiam ser enganados na poesia, já que o poeta recorre às qualidades típicas da arte – harmonia, 

métrica – e com isso encantam (kélesis) seu público: “a mesma coisa, creio, podemos afirmar do poeta que 

com palavras e frases reveste as diferentes artes das cores que lhes são próprias, sem entender nada mais além 

da imitação. Como consequência, os ouvintes apreciam os assuntos apenas pelo efeito das palavras, ficam 

convencidos de que ele fala com muita propriedade, quer o ouçam discorrer com metro, ritmo e harmonia 

acerca de fazer sapatos, quer sobre estratégia militar ou tema que for tal o natural fascínio que exerce com seus 

recursos” (Platão, 2000, p. 441). Seguindo uma linha de interpretação platônica, pode-se afirmar que esse 

“colorido” das artes – a técnica – produz um encantamento que reduz ainda mais a capacidade crítica do 

público. 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a1

9
 

Por exemplo, “nos filmes, a diferença no número de astros, na fartura dos meios 

técnicos, mão de obra, figurinos e decorações, no emprego das mais recentes fórmulas 

psicológicas” (Adorno; Horkheimer, 2021, p. 11). Dificilmente um filme vai contrariar 

o padrão do gosto dominante, pois isso significaria contrariar a ideologia e diminuir 

os ganhos. Seguindo uma ideologia dominante, muitas produções culturais como o 

cinema hollywoodiano, mas também fora dos EUA, passaram a adotar um padrão 

artístico necessário ao contexto da época: o happy ending. As adaptações da peça 

Pigmalião seriam profundamente afetadas por essa “necessidade” das obras culturais 

de então. 

Segundo elucida Ana Lucilia Rodrigues (2015), a partir da década de 1930, 

quando os filmes se tornam mais complexos, iniciando também o sistema sonoro, 

Hollywood passa a operar sobre o signo do otimismo para esquecer os efeitos da 

Grande Depressão, por isso “o happy endind que substitui o fim trágico passa a ser uma 

exigência” (Rodrigues, 2015, p. 27-8). Ou seja, o happy ending não é criação do 

capitalismo global ou da indústria cultural – Shaw já mencionava em 1916 –, mas será 

recurso quase inquestionável neste. 

Após a queda da bolsa em 1929, a economia capitalista mundial, em especial 

nos EUA, sentiu os impactos da crise e os meios de comunicação culturais não 

poderiam ficar sem dar uma resposta. O cinema hollywoodiano passou a abordar 

temas relativos à crise, e o happy ending surge não apenas como promessa, mas como 

possibilidade real, já que a partir de 1933, quando Franklin D. Roosevelt chega à 

presidência doa EUA, ele orienta a política do país seguindo a teoria do economista 

Maynard Keynes, entendendo que o Estado deveria ter um papel de protagonista na 

provisão social e, consequentemente, na recuperação econômica do país. Com o New 

Deal, uma série de programas sociais são criados, como a Lei Federal de Amparo, além 

de programas para restaurar sítios históricos, alfabetizar a população e de fomento à 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a2

0
 

cultura (CF. Limoncic, 2024, p. 25-6). Os EUA iniciavam um período marcado por um 

otimismo em relação ao futuro do país. Hollywood ficaria alinhada aos valores do New 

Deal a partir de 1934. Nos anos anteriores, devido às condições econômicas do público 

e buscando melhorar suas receitas, a indústria cinematográfica diminuiu a censura em 

seus filmes, propiciando um maior erotismo às cenas, mas 

Não demorou para que uma forte reação de grupos religiosos encabeçados 

pela igreja católica forçasse os estúdios a voltarem atrás e a submeterem-se ao 

Código de Produção – ou Código Hays – finalmente adotado a partir de 1934, 

e que colocava Hollywood em sintonia com os novos ares trazidos pelo New 

Deal de Roosevelt, fazendo da indústria cinematográfica um dos baluartes dos 

princípios morais, sociais e econômicos baseados da cultura norte-americana 

(Gonçalves, 2011, p. 78). 

O Código Hays foi um conjunto de diretrizes de censura para o cinema de 

Hollywood, estabelecido em 1930, mas adotado de forma efetiva apenas em 1934. Com 

isso, os filmes passaram a ter uma temática menos erótica e trágica, preferindo críticas 

sociais com finais felizes. Os filmes de Frank Capra são expoentes nesse sentido, como 

Mr. Deeds Goes to Town de 1936 ou You Can’t Take it With You de 1938 e It’s a Wonderful 

Life de 1946. 

Considerando esse contexto, é natural pensar que na adaptação da peça para o 

cinema, o final precisava ser alterado. Pois no original, quando Eliza não se casa com 

Higgins, além de não ser um happy ending esperado pelo público, a moça frustra os 

desejos de uma sociedade reacionária quando assume a posição de autonomia e força 

feminina. O seu aspecto crítico contra a burguesia e à classe média ainda persistiu, 

mesmo que de forma muito atenuada, mas a crítica em relação ao papel da mulher 

precisaria ser contornada. Por isso, a primeira recusa ao happy ending não vem do 

cinema hollywoodiano, mas do cinema britânico, com a adaptação para o filme 

Pygmalion de 1938. 

No filme de 1938, a crítica social às classes de condições financeiras maiores 

permanece em alguma medida, por exemplo, no diálogo do pai de Eliza, Alfred 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a2

1
 

Doolittle, com Higgins, embora a crítica seja mais fugaz, servindo mais como forma de 

justificar as ações vis do homem em relação à filha, ou então na relação entre sujeira e 

pobreza, em que a cena do banho é conduzida de forma muito competente, criando 

um clima de terror para a situação na qual Eliza se encontra, pois se para o rico isso 

seria algo normal, ao pobre não, e o filme ainda consegue deixar claro que não é por 

questão de costumes, e sim devido a condições materiais, já que em relação aos 

costumes, existe muita semelhança entre Higgins e Eliza. No que diz respeito ao papel 

da mulher na sociedade, por outro lado, as críticas são completamente ignoradas – e 

por isso a adaptação do final foi tão polêmica. 

A possibilidade de um romance entre Eliza e Higgins já foi colocado em pauta 

desde muito cedo, na verdade, desde a estreia da peça em 1914, quando Herbert 

Beerbohm Tree e Mrs. Patrick (Stella) Campbell – interpretando Higgins e Eliza, 

respectivamente – improvisaram suas falas sugerindo essa união; e desde então Shaw 

esteve envolvido para controlar a sua concepção da peça (CF. Mcgovern, 2013, p. 160). 

É por isso que o roteiro de Pygmalion teve sua participação. Com efeito, não houve 

apenas um roteiro. Shaw trabalhou em diversas versões e em todas buscou enfatizar 

que Higgins e Eliza não ficaram juntos. Mas conforme elucida Bauschatz (1998, p. 183),  

o filme produzido em 1938 foi a adaptação cinematográfica de maior sucesso 

de qualquer obra de Shaw. No entanto, não era idêntico a nenhum dos roteiros 

existentes de Shaw. O filme existe em grande parte como um monumento à 

convicção e determinação de Gabriel Pascal, que produziu o filme e antes 

havia “encantado todos na família de Shaw”. Há um consenso geral de que, 

depois de Pascal, foi seu diretor “Anthony Asquith quem fez Pigmalião um 

sucesso”, embora ele compartilhasse as honras com Leslie Howard nos 

créditos do filme. A atuação no filme foi de qualidade excepcionalmente alta. 

Os diferentes roteiros de Shaw não foram utilizados para o filme, e muito do 

que assistimos tem forte influência criativa do produtor Gabriel Pascal. As mudanças 

mais significativas ocorrem na relação entre Eliza e Higgins. Por exemplo, na peça, 

quando o professor e Pickering visitam a Sra. Higgins, eles se mostram encantados 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a2

2
 

com Eliza, mas não com a vendedora de flores, e sim a sua “Galateia”, isto é, com a 

criação. Em momento algum Higgins parecia apreciar a moça pelo que ela era, mas 

apenas o ideal que ele havia moldado: 

Pickering: Não temos outro assunto, só falamos Eliza. 

Higgins: Lecionamos Eliza. 

Pickering: Vestimos Eliza. 

Sra. Higgins: O quê? 

Higgins: Inventamos novas Elizas. (Shaw, 2023, p. 96-7) 

 

No filme, a cena é ligeira e serve como mero gag sem finalidade para o restante 

da construção narrativa, tal como há no enredo da peça, já que é justamente o ideal 

que Eliza desmonta na recusa de uma união romântica com Higgins. Na peça, o final, 

que é o elemento principal, não teve reconciliação entre Higgins e Eliza, mas no filme, 

após os momentos finais parecerem se encaminhar sem grandes diferenças, os últimos 

segundos de tela mostram o professor ouvindo a gravação de Eliza, que chega 

sorrateiramente e interrompe a gravação pronunciando ela mesma as suas frases, 

Higgins se vira e ela sorri, encerrando o filme com o professor se virando e 

perguntando “Where the devil are my slippers, Eliza?” – frase que pouco antes havia 

levado à discussão que resultou no afastamento entre ambos – e sugerindo então o 

happy ending tão desejado, mas que anulava todo o diálogo anterior na qual Eliza 

mostrava sua força a Higgins, pois agora ela retornara a quem sempre a idealizou e a 

oprimiu. Obviamente, nas versões de Shaw, isso não existia: 

O roteiro de Shaw não encorajou essa reconciliação. De acordo com Anthony 

Asquith e seu assistente Teddy Baird, foram filmados três finais diferentes. 

Ninguém ficou satisfeito com o primeiro, que estava de acordo com o roteiro 

de Shaw. O segundo, um compromisso entre o roteiro de Shaw e uma 

conclusão que deixava Higgins confiante do retorno de Eliza... pode ter 

parecido muito inconclusivo para o cineasta. O final romântico do filme foi 

criado utilizando apenas diálogos que Shaw escreveu, já que Gabriel Pascal 

havia jurado a Shaw “aderir a cada vírgula do roteiro”. A falta de objeção de 

Shaw ao final do filme pareceu ser resultado da sua compreensão de que o 

protesto seria inútil, uma vez que Pascal havia, na verdade, lhe apresentado 

“um fato consumado” [a fait accompli] (Bauschatz, 1998, p. 186-7). 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a2

3
 

 

Ou seja, Shaw aceitou a contragosto a proposta para o encerramento do filme, 

que por sinal, foi um sucesso de crítica e de público, e Hollywood adorou aponto da 

obra levar dois prêmios da Academia no Oscar de 1939, sendo um, ironicamente, de 

melhor roteiro adaptado para Bernard Shaw, que rejeitou o mesmo considerando-o 

um “insulto” (cf. Bauschatz, 1998, p. 183)9. Esse gosto de Hollywood pelo filme de 1938, 

claro, tem a ver com o fato dele se enquadrar nos padrões da época. 

É curioso como a crítica de classe permanecia no filme através do monólogo de 

Alfred Doolittle, mas os elementos que elevavam a posição da mulher foram 

praticamente aniquilados. A indústria cultural atua por meio de um poder 

disciplinador das massas, dizendo-lhes o certo e o errado, o aceitável e o inaceitável, 

permitindo uma propaganda de valores socialmente adequados, seja do ponto de vista 

moral, político ou econômico. Por isso, é necessário que as obras culturais sejam 

acessíveis e o cinema ganhava e muito nesse aspecto. Nas primeiras décadas norte-

americanas, principalmente nas cidades proletárias, surgiram as nickelodeons, salas em 

que por um nickel era possível assistir as apresentações cinematográficas (cf. Duarte, 

2010, p. 25). Claro que, embora acessíveis à classe trabalhadora, a indústria era 

controlada pela burguesia e obviamente refletia os seus valores. Como explicar que 

essa crítica de classe tivesse permanecido, mas não a da mulher? 

O primeiro ponto é fácil: embora ainda residisse no filme de 1938, a crítica foi 

atenuada. Afinal, Alfred mirava mais na classe média do que na burguesia e, a crítica 

sobre os costumes poderia servir como mero alívio cômico centrado em Higgins, já 

que os demais personagens não compartilhavam do mesmo traço psicológico. O 

 
9 Não seria prudente afirmar que Shaw rejeitou o prêmio unicamente pelo final, ou porque na verdade o roteiro 

não condizia com suas ideias. O dramaturgo sempre recusou honrarias públicas – o próprio Nobel de Literatura 

de 1925 foi inicialmente recusado, e aceito apenas sob a condição de que o dinheiro fosse utilizado para 

financiar traduções de livros para o inglês. 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a2

4
 

segundo ponto é mais complexo. Quando o entretenimento de massas passou a ser um 

ramo de negócios, a burguesia ainda era uma classe relativamente nova: 

É interessante também observar que a própria burguesia estava consolidada 

como classe dominante no capitalismo industrial havia relativamente pouco 

tempo e – excetuando-se suas parcelas radicalmente moralistas por motivos 

religiosos – buscava estabelecer o seu padrão de entretenimento, que, sob 

muitos aspectos, apresentava características semelhantes ao tipo de lazer 

tipicamente proletário que se encontrava em plena ascensão (Duarte, 2010, p. 

19). 

Dessa forma, o gosto estético/cultural da burguesia era muito semelhante ao do 

proletariado, sendo que falar em “alta cultura” na indústria cultural seria praticamente 

impossível. As diferenças, ainda segundo Duarte (cf. 2010, p. 20), era mais exteriores, 

enquanto o entretenimento proletário se localizava em subúrbios e tinham aparência 

mais desgastada, o do burguês era localizado em regiões nobres, aparentando um ar 

da classe dominante anterior, a aristocracia. Essa padronização do gosto, comum à 

indústria cultural, faz com as mesmas obras sejam apreciadas por diferentes classes. 

Logo, se uma obra agrega em si unicamente valores de uma classe, então ela corre o 

risco de não ser aceita pelas demais. A dominação da indústria cultural se dá pelo 

domínio dos afetos, ela nem sempre escancara as suas intenções. Então, oferecer uma 

crítica à classe média e à burguesia não é um problema, pois faz a classe trabalhadora 

se identificar com a crítica na medida em que se encontram em situação difícil, 

ridicularizar Higgins, sendo o único que sofre pelas ações de Alfred Doolittle não seria 

um problema, sem contar que essa crítica é esvaziada de sentido, ou seja, não oferece 

riscos para a classe dominante. O ponto determinante no personagem de Doolittle é 

que ele eleva sua condição social por meio do dinheiro, não das roupas – e se ressente 

com isso. Enquanto Eliza não possuía dinheiro, e por isso ficava submetida ao 

tratamento de Higgins. Doolittle elevou-se socialmente por meio do acaso, Eliza, 

buscava por meio de seu mérito emancipando-se, um caminho que se mostrava muito 

mais árduo e sinuoso. E isso o filme não aborda com clareza. 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a2

5
 

Quando Pigmalião chega aos EUA, o caminho é muito parecido, mas a crítica à 

burguesia e à classe média é ainda mais comedida e o papel da mulher completamente 

apagado. A primeira adaptação a ser discutida é o musical que iria originar o filme de 

1964 com Audrey Hepburn e Rex Harrison. O musical é inspirado em Pigmalião, de 

Shaw, afinal, é a história de Eliza e Higgins que assistimos no palco, todavia, o libreto 

de Alan Jay Lerner, embora credite a peça de Shaw, é adaptado considerando muitos 

aspectos do filme de 193810: “não é surpresa alguma que My Fair Lady seja concebida a 

partir da imagem do filme Pygmalion, uma vez que as negociações para sua criação 

começaram primeiro com Gabriel Pascal em 1951” (Bauschatz, 1998, p. 187)11. A 

adaptação é praticamente fiel ao filme que Pascal produziu – o problemático final, por 

exemplo, sugerindo a reconciliação entre os protagonistas – mas com algumas 

diferenças. Uma é particularmente interessante: o personagem Alfred Doolittle. 

Na peça original, Doolittle aparece duas vezes, uma no ato II e outra no ato V. 

No musical, Doolittle ganha mais espaço e suas aparições não questionam o 

fundamental da relação entre Higgins e Eliza: a condição material de cada classe. Pois 

o Doolittle de My Fair Lady é um personagem muito mais desprezível e como tem 

maior destaque, ele tem uma configuração psicológica que enfraquece o seu monólogo 

contra a classe média, sendo que Doolittle “já está estabelecido como um personagem 

que busca tudo o que puder, e não há razão no mundo para ele recusar dez libras” 

(Bauschatz, 1998, p. 188). O personagem é um fanfarrão com atitudes que em nada 

contribuem para que seja interpretado pelo público como alguém que, de fato, odeia a 

moral da classe média e teme fazer parte dela. Sendo um personagem mais 

 
10 Na consulta ao libreto, a frase final de Higgins é idêntica à do filme: “Eliza, Where the devil are my slippers?” 

(Lerner; Loewe, 1956, p. 12). 

11 O produtor não chegou a ver a adaptação concluída, mas segundo explica Bauschatz (1998, p. 

187) “embora Pascal tenha morrido em 1954, seu conceito e seu filme nunca se distanciaram da criação do 

musical”. 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a2

6
 

desprezível, obviamente ficamos menos identificados com ele, e suas palavras perdem 

força, ou seja, a crítica que é colocada em sua boca por Shaw, perde relevância no 

musical – e posteriormente também no filme –: “como é Doolittle, e não Eliza, que 

fornece o comentário social mais convincente em Pigmalião, sua marginalização afasta 

My Fair Lady das preocupações centrais da peça com questões como classe, poder e 

dinheiro” (Bauschatz, 1998, p. 189). 

A crítica de classe, que no filme de 1938 já foi enfraquecida, no musical e no 

filme se tornarão praticamente irrelevantes. Vale destacar que, quando Pygmalion 

ganhou o Oscar em 1939, os EUA ainda não haviam endurecido sua perseguição ao 

comunismo, tal como aconteceria durante a década de 1950, momento em que a 

vigilância sobre determinadas críticas sociais aumentou. Nesse período, até mesmo It’s 

a Wonderful Life chegou a ser acusado pelo FBI de comunismo – no filme de Capra, um 

dos critérios utilizados para a acusação foi a maneira como os valores da “livre 

iniciativa privada” do capitalismo eram representados na figura de Henry Potter (cf. 

Handley, 2021). Certamente, se lançado durante o período macarthista, o filme 

britânico jamais receberia o reconhecimento de Hollywood, e esse contexto político 

pode ter afetado a adaptação para o musical, fazendo a crítica regredir ainda mais. 

Isto posto, cabe analisar a figura de Eliza, e a entrevista de Alan Jay Lerner para 

a Shaw Society em 1956 é esclarecedora para muitos aspectos. Primeiro, fica claro que 

Lerner buscou expandir a peça (cf. Lerner, 1956, p. 04), o que ajuda a explicar o maior 

destaque ao personagem de Doolittle. Mas o fundamental é, sem dúvida, sua 

interpretação do relacionamento de Higgins e Eliza, porque ele deixa claro que 

desgosta do que Shaw fez, e ainda afirma que o personagem principal não é Eliza, mas 

Higgins: 

No segundo ato de My Fair Lady (o quarto e o quinto atos de Pigmalião), 

começamos a encontrar os primeiros sinais do que nós considerávamos a 

perversidade do Sr. Shaw. Eu sempre senti, ao contrário do que era comum 

sobre a peça, que o personagem importante era Higgins, e não Eliza. Higgins 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a2

7
 

é o Pigmalião do título; Eliza é a Galatea. Parece que toda versão de Pigmalião 

que eu vi era unilateral. Nenhuma parecia conseguir ser executada porque o 

personagem de Higgins, de alguma forma, era deixado de lado e feito (como 

falamos no meio) um homem imediato para Eliza. Mas o personagem de 

Higgins é de longe o mais incomum e interessante, porque o que deveria ter 

acontecido a Higgins e não aconteceu foi devido ao estranho toque de Shaw 

de nunca permitir que um homem e uma mulher completassem um 

relacionamento (Lerner, 1956, p. 05). 

É inegável o incômodo em relação ao final que frustra as expectativas do filme, 

e a solução para isso foi dar destaque ao personagem Higgins. Evidentemente, o 

Pigmalião do título é Higgins, contudo, não significa que por estar no título seja o mais 

importante. Na verdade, o fato de Higgins ser frustrado e não conquistar seu objetivo 

romântico – se é que de fato passou a ver Eliza dessa forma – não significa que ele seja 

menos importante. Inclusive, a interpretação que ele dá sobre a maneira como o 

professor contempla sua “criação” é muito problemática. Segundo Lerner, “no final da 

cena, e, portanto, da peça, Eliza proclama sua independência, e Higgins (Pigmalião), 

em vez de se intimidar, como a maioria dos homens faria, recua e admira sua estátua 

ganhando vida (Lerner, 1956, p. 05). Essa interpretação parece ser condizente com um 

romantismo pautado nos valores da sociedade da época. Porque Eliza estaria se 

concretizando como o ideal de Higgins. Não é o caso. O mito, tal como apresentado 

por Ovídio, de fato tem a consumação da relação entre Pigmalião e Galateia, com a 

última ganhando vida. Não é dessa forma que Shaw conduz a história na sua 

interpretação. No mito, Galateia ganha vida e deixa de ser o ideal para se tornar a 

concretização deste, mas Eliza não é a estátua ganhando vida, isto é, não é a 

concretização do ideal – é o contrário, é a destruição do ideal de Higgins. Ao conquistar 

sua autonomia, Eliza se livra de ser “apenas um ideal”, demonstrando que, na 

verdade, nunca fora. Ela é definida por si mesma. Conforme explica Rodrigues (2015), 

as representações da mulher durante o século XIX foram ordenadas em dois grandes 

estereótipos: a pureza e a luxúria, o anjo e o demônio, a beleza virginal e a destruidora, 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a2

8
 

e a indústria cinematográfica utilizava-se desses estereótipos para criar suas “estrelas 

de cinema”, fazendo da mulher apenas “[...] portadora de significados, e nunca 

produtora” (Rodrigues, 2015, p. 25). Eis o ponto central da personagem: Eliza não é 

nem anjo e nem demônio, ela não é portadora dos significados, ela produz significados. 

Para a época em que foi escrita a peça, e mesmo para a época de suas adaptações, Eliza 

produzia significados sobre a possibilidade da mulher se emancipar em relação ao 

domínio das figuras masculinas. 

Lerner afirma que não tentou dar um happy ending para o musical, seu objetivo 

era outro: 

Queríamos completar o personagem de Higgins, tentando mostrar, a partir de 

dicas nas falas que Shaw coloca em Higgins no último ato, um homem 

passando pelo processo de estar consciente, emocionalmente, de que uma 

mulher viva se foi, e então, de forma real e consciente, procurar por ela, e, no 

final, tendo uma cena sombria em que reconhece a solidão de sua vida após a 

partida de Eliza (Lerner, 1956, p. 06) 

É possível perceber uma característica da interpretação de Lerner – de certa 

forma, também foi a do filme de Pascal e Asquith, considerando que o filme foi 

fundamental para o musical – que comprometeu a crítica: Pigmalião é reduzido a uma 

história de amor, já que raramente aquele período produzia narrativas de mulheres no 

cinema como protagonistas que possuíam outras aspirações que não fossem um 

romance, entretanto, a peça é mais complexa ao abordar relacionamentos de gênero e 

de classe. Ao construir uma história de amor, o final romântico pareceu inevitável e 

por isso que mesmo Lerner recusando a tentativa, é impossível negar que existe um 

happy ending. 

Lançado em 1964, a adaptação de My Fair Lady com a direção de George Cukor, 

famoso por filmes como The philadelphia story e A star is born, adapta o musical de 

Lerner, tanto que ele assina o roteiro que concorreu ao Oscar no ano seguinte – 

perdendo para Edward Anhalt de Becket.  Compartilhando o autor do libreto em seu 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a2

9
 

roteiro, o filme de Cukor pode receber os mesmos comentários que o musical de 

Lerner. Mas ainda são válidas algumas considerações. 

Como adapta o musical, obviamente algumas liberdades criativas do mesmo 

em relação à peça de Shaw estão no filme, como o caráter vil e desprezível de Alfred 

Doolittle. Outras mudanças importantes também estão desde o início presentes, por 

exemplo, a exclusão da cena do táxi. Cena que possui um simbolismo forte na peça, 

mas é inexistente no filme. Inclusive, compromete a própria narrativa da obra, pois 

quando Eliza vai à casa de Higgins, ela pede para que Sra. Pearce informe que ela foi 

de táxi, mas sem a cena anterior, o peso desse pedido é completamente perdido. O 

filme também diminui a importância das mulheres. Se na peça de Shaw elas 

desempenham papel fundamental no aspecto narrativo, aqui não passam de 

coadjuvantes descartáveis, como a própria Sra. Pearce e a mãe de Higgins, que só viria 

a ter uma participação de fato importante perto do encerramento do filme. O diálogo 

que mostra sua preocupação com a moça se tornar uma lady sem recursos para tal é 

excluído, pois nem mesmo o diálogo fascinado pela “Eliza idealizada” existe. Ele foi 

substituído por uma cena cômica na qual a jovem expõe seus os traços de classe baixa 

durante uma corrida de cavalos. Além disso, não há uma exposição da semelhança nos 

costumes de Eliza e Higgins. O professor parece, de fato, um gentleman que sabe se 

comportar à mesa e de linguajar adequado. Nesse sentido, a crítica social é perdida 

por completo, mesmo deixando o monólogo de Doolittle – e além de fazer o monólogo 

pertencer a um personagem desprezível, o filme de Cukor ignora as diferenças 

materiais entre classes, preferindo destacar mais que a diferença está no “tratamento 

que as pessoas recebem”, como quando Eliza afirma que Pickering sempre a tratou 

como uma dama. De fato, isso também está no original, mas dar peso apenas a esse 

ponto e ignorar as semelhanças de costumes é bastante danoso para sustentar uma 

crítica – e por isso ela perde o peso que tinha na peça. 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a3

0
 

O filme faz questão de construir um Higgins que não é tão grosseiro e que se 

importava com Eliza, estabelecendo a possibilidade de uma união que aconteceria ao 

final. Em determinado momento do filme, Higgins encoraja sua “pupila” com um 

“discurso motivacional” a fim de que a jovem consiga pronunciar a frase “the rain in 

Spain stays mainly in plain”, e quando ela consegue, os laços entre os personagens são 

estreitados. Shaw afirmava que não se poderia esperar uma relação romântica entre 

ambos depois de tudo que aconteceu, e o filme parece ficar atento ao alerta do autor e 

assim evitar o distanciamento de Eliza e Higgins colocando essa cena para deixar ao 

espectador a ideia de que ambos se amam, apenas “não perceberam ainda”. Todavia, 

é uma cena isolada que serve para sugerir a união de ambos ao final, vale notar, 

idêntico ao musical, que por sua vez é idêntico ao filme de 1938, encerrando-se com a 

fala “Where the devil are my slippers, Eliza?”, após a jovem retornar à residência do 

professor. 

Como demonstração de que o filme se preocupa em manter algumas 

características da peça original, só que mais ainda em possibilitar a união dos 

personagens, algumas cenas antes do fim, um diálogo entre o professor e a jovem 

vendedora de flores sugere que ambos não esperavam o amor um do outro, o que é 

completamente desmentido na canção posterior, “I’ve Grown Accustomed to Her Face”, 

cantada por Higgins, deixando claro que ele está com ciúmes de Eliza e a ama, pois 

lamenta a sua perda. Ou seja, há a desavença entre os dois que apontaria para um final 

irreconciliável, mas em seguida isso é “corrigido” com a canção para alinhar a opiniões 

muito distintas daquelas que Shaw pensara para sua obra. 

A possibilidade de Eliza e Higgins ficarem juntos seria, no mínimo, inverossímil 

diante dos fatos, tal como Shaw apontava, mas a indústria cultural consegue 

estabelecer condições de existência que fazem o espectador aceitar tal possibilidade: 

A cultura sempre contribuiu para domar os instintos revolucionários bem 

como os costumes bárbaros. A cultura industrializada dá algo mais. Ela ensina 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a3

1
 

e infunde a condição em que a vida desumana pode ser tolerada. O indivíduo 

deve utilizar o seu desgosto geral como impulso para abandonar-se ao poder 

coletivo do qual está cansado. As situações cronicamente desesperadas que 

afligem o espectador na vida cotidiana transformam-se na reprodução, não se 

sabe como, na garantia de que se pode continuar a viver (Adorno; 

Horkheimer, 2021, p. 47). 

Na medida em que a arte é ideológica e na indústria cultural reproduz a 

ideologia dominante, o espectador se vê pertencendo àquela condição. Nesse caso, a 

espectadora fica presa à massa e se identifica com as possibilidades românticas da 

personagem, fazendo tolerável todas as humilhações que passa, ainda mais com a 

promessa de um final feliz. Porque as Elizas das adaptações não produzem sentido, 

significado, reflexão. Elas reproduzem uma condição que, na arte, se torna essa 

garantia de uma existência mesmo diante de situações desesperadoras. 

O espectador fica extasiado pela técnica, que na indústria cultural costuma 

servir para prender sua atenção e não deixar espaço para reflexão, tomando 

proporções que extrapolam a obra de arte em si. Por isso, não há nada de negativo a 

ser dito sobre o uso da técnica para esse propósito. A fotografia do filme, a atuação de 

destaque de Audrey Hepburn, Rex Harrison e Stanley Holloway, a execução das 

canções, a direção com planos que sabem situar o espectador e permitir uma 

contemplação da cidade é sem dúvida demonstração de uma linguagem 

cinematográfica realizada com excelência, fazendo de Minha bela dama um melodrama 

musical muito competente e agradável. A técnica serviu para tornar o filme apenas 

entretenimento sem possibilidade de reflexão crítica, mais ainda, a técnica serviu para 

reforçar os valores ideológicos dominantes da sociedade reacionária que jamais 

vislumbrava a mulher como produtora de sentidos. Novamente, o filme faz de 

Pigmalião uma história de amor. 

Nem todos os intérpretes consideram Minha bela dama uma adaptação que não 

faz jus a Shaw. McGovern (2013), por exemplo, considera o filme uma adaptação mais 

fiel que Pygmalion ou My Fair Lady por dois motivos: (i) o personagem Freddy aparece 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a3

2
 

como um rival romântico mais contundente, pois no filme de 1938 ele é ridicularizado, 

enquanto na adaptação de Cukor ele não tem sua elegibilidade romântica minada por 

uma atuação pouco potente, algo que não acontece em Minha bela dama na 

representação de Jeremy Brett; (ii) o final do filme de 1964 é mais ambíguo, tanto em 

relação ao filme de 1938 quanto ao musical de Lerner, indicando que a relação de Eliza 

e Higgins chegou a um impasse e não poderia avançar mais (cf. McGovern, 2013, p. 

172-3), fazendo do filme uma adaptação mais fidedigna e condizente com as 

pretensões de Shaw. 

Para McGovern, muito dos problemas do filme dizem respeito à “direção pouco 

inspirada” de Cukor, mas salienta que “como representação cinematográfica dos 

personagens de Higgins e Freddy, porém, Minha bela dama é, sem dúvida, a mais 

shaviana das duas obras” (McGovern, 2013, p. 173). Nesse caso, o autor desgosta da 

técnica, o que é uma argumentação plausível, porém, a tese de McGovern parece 

ignorar que a questão não é se Eliza casaria ou não com Freddy e se ele é um par 

romântico realmente elegível, e sim que a interpretação das adaptações acaba 

regredindo em relação crítica, pois se Shaw realiza uma leitura subversiva do mito de 

Pigmalião para contrariar os valores e princípios de classe e de gênero correntes na 

época, Asquith, Lerner e Cukor acabam realizando uma espécie de “subversão da 

subversão”, isto é, invertem a leitura de Shaw e indicam que o homem apaixonado por 

seu ideal conseguiu, de fato, concretizá-lo na mulher, fazendo de Galateia, novamente, 

mera coadjuvante. Na obra de Shaw isso é inexistente. Eliza não é uma coadjuvante, 

ela é o elemento central para a crítica: ela é a moça pobre que escancara como os 

costumes entre classes são muito semelhantes e a diferença reside nas condições 

materiais, como uma mulher pode ser autônoma e conquistar sua independência, sem 

depender emocionalmente ou financeiramente de seu parceiro. Além disso, a obra de 

Shaw tem em vista o social, ou seja, demonstra preocupação com classe e gênero como 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a3

3
 

um todo, não com uma pessoa específica, logo, sua preocupação não é o 

individualismo característico do mundo burguês. O happy ending é justamente a 

promessa dessa felicidade individual. Conforme elucida Edgar Morin: “os padrões da 

indústria cultural – mitos ou modelos, mitos e modelos – exprimem o refluxo e o aluxo 

cultural no setor privado. Dirigem-se sempre ao indivíduo privado. São os mitos-

modelos da realização privada, da felicidade privada (Morin, 1997, p. 176). E esse happy 

ending existe, pois a semelhança entre as adaptações é gritante, terminando com a 

mesma linha de diálogo. Portanto, sem haver ambiguidade tal como argumenta 

McGovern. 

A preocupação com o social, a subversão de Pigmalião e a emancipação 

feminina são inexistentes nas adaptações, o que resulta na perda de reflexão crítica a 

qual é consequência da lógica capitalista que faz da arte, na indústria cultural, objeto 

de lucro e manipulação, fazendo que as mudanças promovidas pelos seus autores 

levem em conta fins comerciais e não artísticos ou críticos. E, nesse ponto, não é como 

se os responsáveis pelas adaptações tenham realizado as mudanças de forma 

totalmente consciente – podem até tê-lo feito – mas sim que, na indústria cultural, eles 

não têm escapatória. Existe uma falsa liberdade de criação artística quando a verdade 

é que a indústria manipula de forma predatória, tornando praticamente impossível 

encontrar uma brecha que permita escapar dela, pois conforme elucida Adorno e 

Horkheimer (2021, p. 21) “aquele que resiste só pode sobreviver integrando-se”. Seria 

necessário ser crítico dentro da lógica capitalista, e isso não é tarefa fácil, pois não é 

preciso forçar normas para que a produção seja estruturada a partir das conveniências 

do capitalismo, uma vez que é realizada na lógica capitalista, ela acaba se tornando 

reprodutora desse esquema de forma quase que automática e inconsciente. 

 

CONCLUSÃO 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a3

4
 

Pigmalião de George Bernard Shaw é um drama rico no seu aspecto crítico, uma 

riqueza que não se manteve – e nem foi ampliada – nas adaptações. Conforme 

pontuado antes, a questão não é a fidelidade, pois as mudanças não são, 

necessariamente, o problema, e sim os seus objetivos. Quando elas ocorrem orientadas 

por princípios comerciais, a obra se torna menos crítica e, assim sendo, um instrumento 

de domínio de massas que reforça seus preconceitos e valores opressores, e ainda, 

oferece a diversão que é tão necessária ao trabalhador explorado: “a diversão é o 

prolongamento do trabalho sob o capitalismo tardio. Ela é procurada pelos que 

querem se subtrair aos processos de trabalho mecanizado, para que estejam de novo 

em condições de enfrentá-lo” (Adorno; Horkheimer, 2021, p. 28). Não é possível negar 

que a arte tem o caráter de entretenimento, proporcionando diversão a quem dela 

usufrui. No entanto, quando a diversão e o entretenimento se tornam elementos 

isolados de uma proposta pedagógica e reflexiva, apenas servindo ao capitalismo, 

temos um enorme prejuízo social – prejuízo que não é apenas no âmbito estético. 

Na experiência de uma obra de arte, mesmo que de forma individual, é possível 

refletir sobre a sociedade como um todo, tal é o caso de Pigmalião que apresenta uma 

dimensão crítica muito ampla que considera o preconceito linguístico, as 

consequências desse preconceito na vida material, a diferença de classes, a hipocrisia 

da classe média e da burguesia, e, como não poderia deixar de ser, a desigualdade de 

gêneros. Temas caros e inconvenientes aos que estão no topo da hierarquia social. Não 

é difícil intuir que o final de Pigmalião incomodou os espectadores não apenas por 

frustrar seu os desejos românticos e otimistas, mas por não apresentar a condição 

dominante, pelo contrário, questioná-la. Esse é um aspecto fundamental da crítica, 

porque se provoca o incômodo, um mal-estar, é justamente quando desvela o que 

estava oculto na percepção social. Quando a obra de arte reproduz a ideologia 

dominante – tal como acontece na indústria cultural – ela não incomoda porque a 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a3

5
 

ideologia não é percebida, ela é vista como “natural” ou “normal”. Agora, quando a 

obra se posiciona contra a mesma, acaba expondo justamente a farsa dessa 

“naturalidade”. O final de Pigmalião, seja aquele em aberto ou o do posfácio que relata 

o casamento de Eliza e Freddy, é tão importante para a crítica: ele convida a refletir. A 

falta de crítica em relação à arte é um problema que não se restringe ao campo artístico. 

No texto, “crítica cultural e sociedade”, Adorno escreve: 

Em nenhum outro lugar isso se torna tão evidente quanto lá onde o espírito 

arranca seus próprios grilhões: na crítica. Quando os fascistas alemães 

proscreveram a palavra Kritik e a substituíram pelo aguado conceito de 

Kunstbetrauchtung [contemplação da arte], seguiam apenas o forte interesse do 

Estado autoritário, que ainda temia na irreverência do colaborador de 

folhetins o páthos do Marquês de Posa (Adorno, 2021, p. 73). 

A arte da indústria cultural, que privilegia o entretenimento a fim de obter seus 

objetivos comerciais, e o faz às custas da reflexão crítica, é fundamental para uma 

sociedade capitalista que, principalmente em tempos de crise, abraça regimes 

totalitários. Por isso não é mera coincidência que a indústria cultural estabeleça seu 

modus operandi no capitalismo, já que para Adorno e Horkheimer, “indústria cultural 

e totalitarismo são apenas duas versões, respectivamente ‘liberal’ e autoritária, do 

mesmo movimento histórico que engendrou a fase monopolista, não concorrencial, do 

capitalismo no seu primeiro movimento de mundialização” (Duarte, 2010, p. 43). É 

conveniente que, na indústria cultural, o espectador ou leitor seja contemplativo e não 

crítico. 

Na indústria cultural, se uma obra estabelece a crítica, ela consegue no máximo 

uma conclusão vazia que não se aprofunda na raiz dos problemas, isto é,  para que 

consiga ser lucrativo, uma produção cinematográfica, por exemplo, produz 

tecnicamente imagens viscerais, belas, glamourosas ou ridículas de forma excelente, 

mas que servem mais para distrair do que para somar na crítica – assim, o filme de 

guerra visceral consegue, quando muito, fazer o espectador perceber “os horrores da 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a3

6
 

guerra”, o sofrimento dos combatentes, mas sem, de fato, refletir sobre as raízes do 

problema, aprofundando sua visão de mundo sobre o tema. Pois isso poderia exigir 

mais tempo de reflexão, o que significaria sacrificar certos elementos que tornam o 

filme mais eficiente para fins lucrativos. Não é negado que a técnica possa auxiliar na 

crítica, ou que esta seja sempre um problema, apenas que, quando empregada nas 

obras da indústria cultural, elas servem, na sua grande maioria, para o lucro. 

Enfim, as adaptações de Pigmalião empobreceram seu conteúdo com as 

mudanças que visaram objetivos comerciais e ideológicos. Tornando a obra de Shaw 

uma simples história de amor, e não uma crítica social que vai à raiz dos problemas da 

sociedade de sua época – e da nossa. Ao invés de questionar os valores, Eliza termina 

nos braços de Higgins, reafirmando as características reacionárias de seu tempo sobre 

a mulher, e ainda tornou Doolittle um personagem vil e caricato a ponto de sua crítica 

se transformar em mero discurso que justifica suas ações, sem potencializar como seu 

personagem expõe a hipocrisia das classes altas que se consideram moralmente 

superiores, por seus costumes e bens materiais. Embora sejam válidas como obras de 

entretenimento de muita competência e qualidade artística, acabam faltando com a 

possibilidade de transformação radical que a arte carrega em si – e quando não o faz, 

não se torna um problema menor ou de menos urgência, pois serve aos interesses 

ideológicos que podem levar a resultados catastróficos. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ADORNO, T. Crítica cultural e sociedade (1949). In: ____. Indústria cultural e 

sociedade. 13ª ed. Seleção de textos de Jorge M. B. de Almeida. São Paulo: Paz & 

Terra, 2021. 

____.; HORKHEIMER, M. A indústria cultural: o Iluminismo como mistificação das 

massas (1947) In: ____. Indústria cultural e sociedade. 13ª ed. Seleção de textos de 

Jorge M. B. de Almeida. São Paulo: Paz & Terra, 2021. 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a3

7
 

BAUSCHATZ, P. The uneasy Evolution of “My Fair Lady” from “Pygmalion”. Shaw, 

Pensilvânia, v. 18, p. 181-198, 1998. 

BEVIR, M. The marxismo of George Bernard Shaw. Cidade, History of Political 

Thought, v. 13, n. 2, p. 299-318, 1992. 

CHERRY, W. A look back at Shaw’s Feminism. Nova Iorque, The Independent 

Shavian, v. 32, n. 2/3, p. 53-55, 1994. 

COLE, G. D. Historia del pensamiento socialista III: La Segunda Internacional 1889-

1914. Tradução de Rubén Landa. México: Fondo de Cultura Económica, 1974. 

DUARTE, R. Indústria cultural: uma introdução. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2010 

(Coleção FGV de Bolso). 

FISHER, J. The writer on writing. In: SHAW, G. B. Pygmalion. Londres: Longman, 

1991. 

GONÇALVES, M. R. Cinema e identidade nacional no Brasil 1898-1968. São Paulo: 

LCTE, Editora, 2011. 

GRIFFITH, G. Socialism and superior brains: the political thought of Bernard Shaw. 

Londres; Nova Iorque: Routledge, 2003. 

HADFIELD, D. A.; REYNOLDS, J. (Org.). Shaw and feminisms: On stage and off. 

Florida: University Press of Florida, 2013. 

HADLEY, R. It’s a Wonderful Life vs. The FBI. Jacobin, Estados Unidos, 24 de dez. 

de 2021. Disponível em <https://jacobin.com/2021/12/its-a-wonderful-life-fbi-hoover-

red-scare-communism>. Acesso em: 27 de maio de 2024. 

BOBBIO, N.; MATTEUCCI, N.; PASQUINO, G. Dicionário de política. 11ª ed. 

Tradução de Carmen C Varriale (et. al.). Brasília: Editora UnB, 1998. 

LERNER, A. J. “Pygmalion” and “My Fair Lady”, Pensilvânia, Bulletin (Shaw 

Society of America), v. 1, n. 10, p. 4-7, 1956. 

____; LOWEW, F. My Fair Lady. Nova Iorque: New York Inc., 1956. 

LIMONCIC, F. Estados Unidos no século XX. São Paulo: Contexto, 2024 (Coleção 

História na Universidade) 



 

  

 

 
Infinitum Revista Multidisciplinar, v. 9, n. 19, 2026, p. 1– 38. 

Revista do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Dinâmicas Sociais, 
Conexões Artísticas e Saberes Locais 

 

P
ág

in
a3

8
 

MARX, K. Sobre a questão judaica. Tradução de Daniel Bensaïd e Wanda Caldeira 

Brant. São Paulo: Boitempo, 2010 (Coleção Marx-Engels). 

MCGOVERN, D. Shavian elementos in the My Fais Lady film. Pensilvânia, Shaw, v. 

33, n. 1, p. 160-175, 2013). 

MINHA bela dama. Direção de George Cukor. Estados Unidos: Warner Bros., 1964 1 

DVD (173 min). 

MORIN, E. Cultura de Massas no Século XX: Neurose. 9ª ed. Tradução de Maura 

Ribeiro Sardinha. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1997 (O Espírito do Tempo; 

1). 

OVÍDIO. Metamorfoses. Tradução, introdução e notas de Domingos Lucas Dias. São 

Paulo: Editora 34, 2017. 

PETERS, S. Shaw’s life: a feminist in spite of himself In: INNES, C. (Org.). The 

Cambridge Companion to George Bernard Shaw. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1998. 

PLATÃO. A República. 3ª ed. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: UDUFPA, 

2000. 

PYGMALION. Direção de Anthony Asquith e Leslie Howard. Reino Unido: General 

Film Distributors, 1938. 1 DVD (96 min.). 

RODRIGUES, A. L. Retratos do feminino no sistema de criação de estrelas (star 

system) In: DUNKER, C. I. L.; RODRIGUES, A. L. (Org.). História, gênero e 

sexualidade. 2ª ed. São Paulo: nVersos, 2015 (Coleção cinema e psicanálise; v. 5). 

SHAW, G. B. Pigmalião. Tradução de Millôr Fernandes. Porto Alegre: LP&M, 2023 

(Coleção LP&M Pocket). 

____. Pygmalion. Londres: Longman, 1991. 

WINCKELMANN, J. J. Reflexões sobre a imitação das obras gregas na pintura e na 

escultura. Porto Alegre: UFRGS, 1975. 

Recebido: 02 de setembro de 2024       

 Aceito:  15 de abril de 2025 

Publicado: 31 de janeiro de 2026 


