
 

 
 

​  
 

 
 
 
 

O gosto como uma espécie de sensus communis 
 

Carolina Miranda Sena1 
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) 

carolmsena@gmail.com  
 
 

Resumo: Nosso objetivo é mostrar como a ideia de sensus communis, que aparece no §40 da Crítica da 
faculdade de julgar, obra publicada por Immanuel Kant em 1790, pretende funcionar como uma transição de 
um sentimento individual para a constituição de uma comunidade, e a consequente importância dessa 
passagem para a universalidade do juízo de gosto, bem como para o projeto crítico-transcendental. A 
tentativa argumentativa no §40 é associar um sentido de comunidade, denominado sensus communis, com a 
faculdade de julgar reflexiva, isto é, legitimar a universalidade do juízo de gosto através da ideia de sensus 
communis. O sentido de comunidade é, primeiramente, pensado segundo um sensus communis logicus e as 
suas máximas, quais sejam: pensar por si mesmo, pensar no lugar dos demais e pensar em concordância 
consigo próprio. Não se trata da faculdade de conhecer, mas, de um modo de pensar para além das condições 
subjetivas individuais, chegando a um “ponto de vista universal (que ele só pode estabelecer colocando-se no 
ponto de vista dos outros)” (KU, AA 05: 295). Tais máximas do entendimento humano estão associadas ao 
sistema kantiano e à sua primazia de moralidade. A primeira máxima, pensar por si mesmo, é o resultado da 
atitude corajosa de fazer uso de seu próprio entendimento. A segunda, pensar no lugar de todos os demais, é 
a ampliação de pensar por si mesmo a uma comunicabilidade com todos os demais. A segunda máxima 
mostra uma afinidade do sensus communis logicus com o estético, pois, pensar no lugar de todos os demais 
também significa pensar segundo uma comunicabilidade universal, a partir de uma subjetividade, 
característica do juízo de gosto, que julga subjetivamente e, ao mesmo tempo, de forma universal, segundo 
um sentimento estético, tendo como ponto de referência um sensus communis. O sensus communis 
aestheticus, segundo um sentido de comunidade do gosto, aparece na terceira Crítica como uma tentativa de 
fundamentação da universalidade e necessidade do juízo de gosto, construindo, assim, uma comunidade de 
comunicabilidade universal. A universalidade do juízo de gosto, por sua vez, busca resolver o problema do 
abismo intransponível entre natureza e liberdade, exposto por Kant nas Introduções do livro. Entre a natureza 
e a liberdade não há passagem possível, “como se se tratasse de outros tantos mundos diferentes, em que o 
primeiro não pode ter qualquer influência no segundo” (KU, AA 05: 176). No entanto, a argumentação que 
tenta legitimar uma comunidade de seres humanos sensíveis e racionais através de um sensus communis 
esbarra nos limites anteriormente traçados pelo projeto-crítico transcendental, pois a fundamentação de um 
senso comum intersubjetivo não pode ser metafísica, empírica ou psicológica. 
 
Palavras-chave: Sensus communis. Juízo de gosto. Comunidade. Faculdade de julgar. 

 
The taste as a kind of sensus communis 

 
Abstract: Our objective is to show how the idea of sensus communis, which appears in §40 of the Critique 
of the Power of Judgment (Kritik der Urteilskraft), a work published by Immanuel Kant in 1790, intends to 
function as a transition from an individual feeling to the constitution of a community, and the consequent 

1 Doutora em Filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais, Lattes: http://lattes.cnpq.br/4599793583566625 
Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3929-7951 

 Rev. Iluminus, São Luís, v. 2, n. 2, p. 1-12 jul./dez. 2025.                                                  1 
 



O gosto como uma espécie de sensus communis 

importance of this passage for the universality of the judgment of taste, as well as for the 
critical-transcendental project. The argumentative attempt in §40 is to associate a sense of community, 
termed sensus communis, with the reflective faculty of judgment, that is, to legitimize the universality of the 
judgment of taste through the idea of sensus communis. The sense of community is, primarily, conceived 
according to a sensus communis logicus and its maxims, namely: to think for oneself, to think in the place of 
others, and to think in agreement with oneself. It is not a matter of the faculty of cognition, but of a way of 
thinking beyond individual subjective conditions, arriving at a “universal standpoint (which one can only 
determine by placing oneself at the standpoint of others)” (KU, AA 05: 295). Such maxims of human 
understanding are associated with the Kantian system and its primacy of morality. The first maxim, to think 
for oneself, is the result of the courageous attitude of making use of one’s own understanding. The second, to 
think in the place of everyone else, is the enlargement of thinking for oneself to a communicability with 
everyone else. The second maxim demonstrates an affinity of the sensus communis logicus with the aesthetic 
one, since thinking in the place of everyone else also means thinking according to a universal 
communicability, stemming from a subjectivity characteristic of the judgment of taste, which judges 
subjectively and, at the same time, universally, according to an aesthetic feeling, having a sensus communis 
as a point of reference. The sensus communis aestheticus, according to a sense of community of taste, 
appears in the third Critique as an attempt to ground the universality and necessity of the judgment of taste, 
thus constructing a community of universal communicability. The universality of the judgment of taste, in 
turn, seeks to resolve the problem of the unbridgeable gulf between nature and freedom, exposed by Kant in 
the Introductions to the book. Between nature and freedom there is no possible passage, “as if it were a 
matter of so many other different worlds, in which the former could have no influence on the latter” (KU, 
AA 05: 176). However, the argumentation attempting to legitimize a community of sensible and rational 
human beings through a sensus communis runs up against the limits previously drawn by the 
critical-transcendental project, for the grounding of an intersubjective common sense cannot be 
metaphysical, empirical, or psychological. 
​  
Keywords: Sensus communis. Judgment of taste. Community. Faculty of judgment. 
 
 
1. Introdução 

Na Crítica da faculdade de julgar, obra publicada em 1790, são diversas as tentativas de 

estabelecer um senso comum a todos através do sentimento estético. Legitimar um senso comum a 

todos os sujeitos através da sensação estética é importante para a universalidade e necessidade da 

estética, para o desinteresse do juízo de gosto e para o projeto crítico-transcendental, uma vez que a 

estética kantiana pretende resolver o problema sistemático entre natureza e liberdade, entre o 

sensível e o suprassensível através da universalidade dos juízos de gosto e de sua faculdade de 

julgar como termo médio entre razão teórica e razão prática. No entanto, a argumentação encontra 

dificuldades de estabelecer a ideia de um senso comum estético, pelo qual todos julgaríamos a 

beleza, como veremos. 

No §8, no segundo momento da análise dos juízos de gosto, aparece a ideia de uma voz 

universal que supostamente legitimaria a pretensão de validade universal dos juízos de gosto. 

Argumenta Kant que, “se a gente então chama o objeto belo, crê ter em seu favor uma voz universal 

e reivindica adesão de qualquer um, já que, do contrário, cada sensação privada decidiria só e 

unicamente para o observador e seu comprazimento” (KU, AA 05: 216)2. Aquele que acredita 

2 As citações dos escritos de Kant são referenciadas segundo a publicação da Akademie-Ausgabe e seguem as normas e 
as abreviaturas preparadas pela Kant-Forschungsstelle der Johannes Gutenberg-Universität Mainz. Optamos por 

Rev. Iluminus, São Luís, v. 2, n. 2, p. 1-12, jul./dez. 2025.                                                                2 
 



O gosto como uma espécie de sensus communis 

proferir um juízo de gosto julga, então, conforme a ideia de uma voz universal. A voz universal 

serviria de fundamento para a universalidade dos juízos de gosto, pois seria o ponto de referência 

universal do acordo compartilhado por todos e, por conseguinte, forneceria regras de ajuizamento 

que poderiam ser imputadas a qualquer um. Para termos certeza de que cada julgamento estético 

não seja aleatório, a voz universal seria o ponto de referência do julgamento estético. No entanto, 

Kant abandona a investigação sobre a voz universal.  A voz universal é somente uma ideia 

postulada, e em que ela é baseada, diz Kant ainda no §8, “não será ainda investigado aqui” (KU, 

AA 05: 216). A ideia de uma voz universal, ao menos com esse nome, não aparece novamente na 

Crítica da faculdade de julgar, sua última menção é no §8, que se encerra com a afirmação de que o 

seu fundamento ainda será investigado.  No entanto, podemos pensar a ideia de uma voz universal 

relacionada ao sensus communis aestheticus, ideia que será desenvolvida no quarto momento da 

análise dos juízos de gosto, como veremos. 

A dificuldade da investigação consiste na procura de um ponto de união ou um ponto de 

referência de caráter intersubjetivo a priori que garantiria ou fundaria o acordo compartilhado por 

todos. O ponto de referência universal não pode ser encontrado empiricamente, nem 

psicologicamente, e não pode ser afirmado como uma ideia universal transcendente3. 

Ainda na “Analítica do belo”, no final do quarto momento da análise dos juízos de gosto, 

dedicado à investigação sobre a validade necessária dos juízos de gosto, Kant afirma que o juízo de 

gosto deve ter “um princípio subjetivo que determina o que apraz ou não apraz somente pelo 

sentimento [...] de maneira universalmente válida” (KU, AA 05: 238). E, depois, afirma que esse 

princípio subjetivo do juízo de gosto é o sentido comum estético, “tal princípio só poderia ser 

considerado, contudo, um sentido comum” (KU, AA 05: 238). Trata-se da investigação reaberta de 

um princípio intersubjetivo do gosto que agora aparece com outro nome, primeiro como sentido 

comum [Gemeinsinn] e, depois, como sensus communis.  

O sentido comum estético é definido como o efeito do livre jogo entre as faculdades, e Kant 

volta a traçar relações entre o juízo de gosto e o conhecimento. Se somos capazes de produzir e 

comunicar conhecimento conceitual e objetivo, então, compartilhamos uma disposição subjetiva. O 

mesmo sentido comum entendido como uma disposição subjetiva usado na comunicabilidade 

universal do conhecimento produz juízo de gosto. O prazer e o conhecimento, portanto, têm a 

mesma base subjetiva. No entanto, o sentido comum permanece com estatuto de pressuposição, 

como uma norma ideal a ser realizada, “assim, o sentido comum, de cujo juízo dou aqui, como um 

3 Kant afirma mais de uma vez na “Analítica do belo” que não é possível chegar ao princípio a priori do juízo de gosto 
por meio de observações de leis empíricas ou psicológicas, pois, julgamentos a priori “comandam como se deve julgar” 
(KU, AA 05: 278) e leis empíricas ou psicológicas apenas conhecem “como se julga” (KU, AA 05: 278). 

utilizar as traduções disponíveis para a língua portuguesa, portanto, para a referência da citação em nosso idioma, ver 
bibliografia. 

Rev. Iluminus, São Luís, v. 2, n. 2, p. 1-12, jul./dez. 2025.                                                                3 
 



O gosto como uma espécie de sensus communis 

exemplo, o meu juízo de gosto, atribuindo-lhe por isso uma validade exemplar, é uma mera norma 

ideal sob cuja pressuposição posso considerar como regra para todos” (KU, AA 05: 239). O caráter 

de pressuposição do sentido comum faz com que Kant termine o último momento da “Analítica do 

belo” com uma série de dúvidas, que não são retóricas, apontando para a continuidade da 

investigação e para a insuficiência da argumentação do sentido comum como base do juízo de 

gosto. 

 
Se esse sentido comum de fato existe, como princípio constitutivo da possibilidade da 
experiência, ou se algum princípio mais elevado da razão apenas estabelece, como princípio 
regulativo para nós, que antes de tudo devemos produzir em nós um sentido comum para 
fins mais elevados; se, pois, o gosto é uma faculdade originária e natural, ou apenas a ideia 
de uma faculdade artificial a ser ainda adquirida, de tal modo que um juízo de gosto, com 
sua suposição de um assentimento universal, seria tão somente, de fato, uma exigência da 
razão para produzir tal unanimidade no modo de sentir, e o dever, isto é, a necessidade 
objetiva da confluência do sentimento de todos com o sentimento de cada um, significaria 
apenas a possibilidade de entrar aqui em acordo, constituindo o juízo de gosto um mero 
exemplo da aplicação desse princípio: tais questões são questões que não podemos nem 
queremos ainda investigar, tendo antes de proceder à dissolução da faculdade do gosto em 
seus elementos e, por fim, à sua unificação na ideia de um sentido comum [Gemeinsinns] 
(KU, AA 05: 240). 

 

Mais adiante, no §40, retorna à investigação a ideia de um sensus communis, justamente 

para funcionar como uma transição de um sentimento subjetivo para a um sentimento comunitário, 

compartilhado por todos, universal e necessário. Nosso objetivo é mostrar como o sensus 

communis, agora com o termo latino, reaparece nesse contexto investigativo. 

 

2. Sensus communis no §40​  

Deixado em suspenso no §22, o tema do gosto como uma espécie de sensus communis 

reaparece no §40, imediatamente após a “Dedução dos juízos de gosto”, não mais com o nome de 

sentido comum [Gemeinsinn], mas agora com o termo latino sensus communis. Isto é, a voz 

universal, o sentido comum e o sensus communis aestheticus adquirem nomes diferentes para 

cumprirem a mesma função de comunidade via universalidade do gosto, com tentativas 

argumentativas distintas4. Ora o sentido comum é um princípio, ora o efeito do livre jogo e, depois, 

o próprio gosto. A diversas definições são indícios de que a Crítica da faculdade de julgar é uma 

sucessão de tentativas por vias argumentativas distintas para justificar a universalidade e 

necessidade dos juízos de gosto. O §40 dedicado ao sensus communis, por sua vez, evidencia a 

4 Guimarães aponta a problemática sobre a variação do termo usado por Kant: “Problemático é, também, o fato de que a 
figura do sensus communis não é assinalada de maneira unívoca – o que acentua a dificuldade de determinação da 
função sistemática que cumpre desempenhar na terceira Crítica. Se se trata do “efeito [Wirkung] do jogo-livre de nossas 
faculdades-de-conhecimento” (KU, AA 05: 238), de uma “norma ideal” [idealische Norm] (KU, AA 05: 239), de uma 
“faculdade original” ou da “ideia de uma faculdade fictícia” (KU, AA 05: 240), do próprio gosto [Geshmack] (KU, AA 
05: 295): isso não fica claro” (2018, p. 96). 

Rev. Iluminus, São Luís, v. 2, n. 2, p. 1-12, jul./dez. 2025.                                                                4 
 



O gosto como uma espécie de sensus communis 

concepção do julgamento estético como algo que realiza a transição de um sentimento privado para 

um sentimento comunitário, como mostraremos a seguir. 

No §40, Kant distingue “o gosto como sensus communis aestheticus e o entendimento 

humano comum como sensus communis logicus” (KU, AA 05: 296). No entanto, de partida, Kant 

dá uma definição geral de sensus communis associado a um sentido de comunidade.  

 
Por sensus communis se deve entender a ideia de um sentido de comunidade, isto é, uma 
faculdade de julgamento que em sua reflexão toma em consideração (a priori) o modo de 
representar de todos os demais, para como que vincular o seu juízo à razão humana como 
um todo, escapando assim à ilusão que, a partir de condições subjetivas privadas – que 
podem facilmente ser tomadas por objetivas -, tivesse uma influência negativa sobre o juízo 
(KU, AA 05: 293). 

 

O sensus communis logicus tem algumas máximas do entendimento comum humano que 

Kant passa a descrever, mesmo as considerando uma interrupção sobre o assunto sensus communis 

aestheticus, mas que servem para elucidar os princípios da crítica do gosto e de um senso comum 

estético. 

 
São elas: 1) pensar por si mesmo; 2) pensar no lugar de todos os demais; 3) pensar sempre 
em concordância consigo próprio. [...] Aqui não se trata da faculdade de conhecer, e sim do 
modo de pensar, de fazer um uso dele que seja conforme a fins – o que [...] caracteriza um 
homem com um modo de pensar ampliado quanto ele é capaz de ir além das condições 
subjetivas privadas, entre as quais tantos outros estão como que presos, e refletir sobre o 
seu próprio juízo de um ponto de vista universal (que ele só pode estabelecer colocando-se 
no ponto de vista dos outros) (KU, AA 05: 294-295). 

 

As três máximas do entendimento humano estão associadas ao motivo central da filosofia 

kantiana, a saber, à moralidade e suas relações com os demais âmbitos da existência humana, tais 

como, a razão, o conhecimento e a estética. A primeira, pensar por si mesmo, é o resultado da 

atitude de coragem de fazer uso de seu próprio entendimento: sapere aude! O sujeito esclarecido, 

que supera a preguiça e a frouxidão, sai da menoridade e alcança a autonomia intelectual. A 

segunda, pensar no lugar de todos os demais, é a ampliação de pensar por si mesmo a uma 

comunhão com todos os demais, a quem nos comunicamos. Trata-se, ao pensar com todos os 

demais, do livre e público uso da razão, realizado pela prática da liberdade de discussão, da palavra 

falada ou escrita. A segunda máxima, mesmo sendo sobre o sensus communis logicus, mostra uma 

clara afinidade com o julgamento estético, pois, pensar no lugar de todos os demais também 

significa pensar na comunicabilidade universal, em um espaço público compartilhado a partir de um 

lugar subjetivo, como se reagíssemos a um sensus communis aestheticus. Isto é, trata-se da atitude 

de refletir sobre seu próprio juízo de um ponto de vista universal. A terceira, pensar sempre em 

concordância consigo próprio, pressupõe a prática das duas máximas anteriores e exige que se 

Rev. Iluminus, São Luís, v. 2, n. 2, p. 1-12, jul./dez. 2025.                                                                5 
 



O gosto como uma espécie de sensus communis 

permaneça sempre em acordo consigo próprio. Em matéria prática, significa não sucumbir à 

fraqueza do não cumprimento da determinação da lei moral universal. A comunidade desenvolve, 

cultura e refina o pensamento, ao realizar essa tarefa corajosa de forma livre, e, desse modo, 

encontra fins práticos comuns, portanto universais, para a espécie humana. Afinal, a ética e a 

liberdade só têm sentido em comunidade. O sujeito racional, no exercício do uso livre de sua razão, 

escolhe se submeter ao que a razão prática exige dele.  

Retomando o assunto para o sensus communis aestheticus, Kant diz que  

 
O gosto tem mais direito a ser denominado sensus communis do que o entendimento 
saudável; e a faculdade de julgar estética poderia carregar o nome de um sentido de 
comunidade melhor do que a intelectual, desde que se empregue a palavra “sentido” para 
designar um efeito da mera reflexão sobre a mente; pois então se entende por sentido o 
sentimento de prazer. Poder-se-ia até definir o gosto como a faculdade de ajuizamento 
daquilo que torna o nosso sentimento por uma dada representação universalmente 
comunicável sem a mediação de um conceito (KU, AA 05: 235).  

 

Hamm (2017) afirma que se no quarto momento da análise dos juízos de gosto a ideia de um 

sentido comum [Gemeinsinn] aparecia como um princípio de aplicação do juízo de gosto, agora, no 

§40 o sensus communis é “simplesmente identificado com o próprio gosto, ou seja, com a própria 

faculdade de juízo estética” (Hamm, 2017, p. 75). No §40, depois da “Dedução”, “uma questão da 

possibilidade (da efetivação do princípio) virou uma questão do direito (de usar esse princípio)” 

(Hamm, 2017, p. 76). A razão para a mudança é que a “Dedução dos juízos de gosto” do §38 

avança, ao menos aos olhos de Kant, na questão da legitimidade da pretensão à validade universal 

dos juízos de gosto. Uma vez, finalmente, legitimada, ao menos momentaneamente, a 

universalidade dos juízos de gosto pode dar o direito de uso da ideia de um sensus communis. 

Portanto, a interpretação de Hamm nos permite afirmar que, no §40, a argumentação é invertida, se 

no quarto momento da análise dos juízos de gosto o sentido comum serviria para justificar a 

universalidade e necessidade dos juízos de gosto e uma via argumentativa para tal prova foi associar 

o sentido comum ao efeito do livre jogo entre as faculdades de conhecimento, agora, Kant acredita 

ter o direito de afirmar que o gosto é uma espécie de sensus communis.  

Ruffing (2012), por sua vez, enfatiza o caráter epistemológico e antropológico do senso 

comum estético. Uma vez que nem os conceitos nem a empiria podem justificar o juízo de gosto, “é 

preciso invocar o sentimento para justificá-lo” (Ruffing, 2012, p. 174). Como todos os seres 

humanos são capazes de fazer juízos estéticos, não se trata de um sentimento privado isolado, mas 

de um sentimento comunitário ou de um sentimento de comunidade.  

 
O juízo de gosto exprime o querer entrar em acordo um com o outro, o interesse em 
comunicar suas próprias sensações e sentimentos aos outros. Aqui encontramos, por assim 

Rev. Iluminus, São Luís, v. 2, n. 2, p. 1-12, jul./dez. 2025.                                                                6 
 



O gosto como uma espécie de sensus communis 

dizer, a base teórica do interesse humano pelos juízos estéticos ou da convicção da 
“Anmaβung” no sentido mencionado de congruência à humanidade (Ruffing, 2012, p. 175) 

 

No final do quarto momento da análise dos juízos de gosto, Kant diz que precisa continuar 

investigando sobre o gosto para, enfim, unificá-lo à ideia de um sentido comum. Através da ideia de 

um sentido comum, a intenção de Kant com a ideia de um sensus communis aestheticus é uma 

comunidade do gosto legitimada criticamente, para, da constituição de uma comunidade do gosto, 

chegar à ética, e, por conseguinte, a uma construção humana da história que tem como fim o 

aperfeiçoamento da espécie de seres humanos racionais. Destarte, a comunidade que se unifica 

através de um senso comum estético chega ao sistema de forma a complementar a moralidade e a 

razão teórica, uma vez que a estética permite partir do sensível para as faculdades do sujeito.  

 
Que a pluralidade dos seres racionais forme necessariamente uma totalidade, esse é ainda 
um dos pressupostos da moral, sem o qual seria impossível fundar o imperativo categórico. 
Pois ele só pode ser fundado se seu princípio for objetivo, ‘resida em algo cuja existência 
tenha em si mesma um valor absoluto’, ou ainda em um fim que não tenha valor apenas 
para mim. [...] É preciso que todos os outros, cada um para si e cada um para outro, se 
representem na natureza racional como um fim em si, para que a moral seja fundada. 
Compreendamos: para que ela dependa de outra coisa do que de uma decisão subjetiva, 
uma convicção privada (Lebrun, 1993, p. 497). 

 

De acordo com Lebrun, na citação acima, a comunidade de uma espécie humana racional e 

que compartilha um sentimento é a condição de possibilidade de ideias práticas. Ora, as duas 

Introduções à Crítica da faculdade de julgar afirmam que a obra se destina a resolver o problema 

do abismo intransponível entre razão prática e razão teórica, entre o ser e o dever, e a faculdade do 

gosto aparece com a promessa de ser o termo médio conforme a fins entre os dois domínios, até 

então separados por um abismo intransponível. O projeto crítico-transcendental, como afirma Kant, 

precisa da congruência entre os domínios da natureza e da liberdade, para tornar efetivo, na 

natureza, os fins impostos pela liberdade. 

 
A ação moral efetiva só tem sentido se postularmos alguma compatibilidade entre natureza 
e moralidade. O soberano bem é algo a ser realizado no mundo. É claro que um mundo 
onde imperasse apenas o mecanismo cego seria totalmente estranho à realização do 
soberano bem. Não é por outra razão que esta realização completa é remetida ao plano da 
imortalidade da alma. Mas alguma realização há de haver, o que significa que o mundo 
natural não deve ser completamente estranho à liberdade, uma vez que o homem enquanto 
ser supra-sensível e sensível que está comprometido com esta realização (Leopoldo e Silva, 
1992, p. 37). 

 

Além da convicção de que juízos de gosto têm certa aprioridade, a dimensão social de 

comunicabilidade universal do gosto é outra ideia que a Crítica da faculdade de julgar se ocupará 

em justificar. Assim como a aprioridade do juízo de gosto, a relação entre sociedade e gosto 

Rev. Iluminus, São Luís, v. 2, n. 2, p. 1-12, jul./dez. 2025.                                                                7 
 



O gosto como uma espécie de sensus communis 

também já era um ponto de chegada de Kant antes da investigação da terceira Crítica. No Curso de 

Lógica de 1772, Kant afirma que “a socialidade é a causa e a razão motora do gosto”. (Vorl, AA 24: 

355). Acrescentamos ao trecho acima do Curso de Lógica de 1772 que logo no início da “Analítica 

do belo”, no §2 da Crítica da faculdade de julgar, ao desenvolver sua ideia de desinteresse da 

beleza, Kant insere uma nota que diz o seguinte: 

 
Um juízo sobre um objeto do comprazimento pode ser totalmente desinteressado e ser, 
contudo, muito interessante, isto é, ele não se funda sobre nenhum interesse, mas produz 
um interesse; tais são todos os juízos morais puros. Mas em si os juízos de gosto também 
não fundam absolutamente interesse algum. Somente em sociedade torna-se interessante ter 
gosto, e a razão disso é indicada no que se segue (KU, AA 05: 205). 

 

Antes mesmo do decorrer da investigação sobre o gosto, Kant afirma que os juízos de gosto 

interessam somente em sociedade: “somente em sociedade torna-se interesse ter gosto” (KU, AA 

05: 205). E o que vemos, na Crítica da faculdade de julgar, é uma aproximação cada vez maior do 

gosto com a moralidade. Santos (2022, p. 132) cita uma carta de outubro de 1790 de Kant a 

Friedrich Reichardt, com a Crítica da faculdade de julgar recém-publicada, na qual Kant diz que 

seu principal intuito com a obra foi mostrar o íntimo parentesco entre o sentimento estético e o 

sentimento moral.  

 
[...] sem sentimento moral, o qual é imperscrutável [unerforschlich], nada de belo  ou de 
sublime nos seria dado [ohne sittliches Gefühl es für uns nichts Schönes  oder Erhabenes 
geben würde], que precisamente sobre esse sentimento se funda  a exi-gência à aprovação 
de todos como que conforme à lei [der gleichsam gesetzmässig Anspruch auf Beyfall bey 
allem… gründe] e que é esse subjetivo da moralidade no nosso ser [das Subjective der 
Moralität in unserem Wesen] que o poder de julgar, a que chamamos gosto, tem por 
fundamento do seu (por certo não discursivo, mas intuitivo) princípio a priori [ein (obzwar 
nicht discursives, sondern intuitives) Princip a priori zum Grunde hat] (Br, AA 11: 228)5. 

 

No texto da Crítica da faculdade de julgar, as relações entre estética e moralidade se 

estreitaram a partir da ideia de um sensus communis aestheticus, ideia que traça relações entre 

gosto, sociedade e ética. Kant se esforça para estabelecer relações entre o sentimento moral e os 

sentimentos estéticos de beleza e sublimidade, bem como relações entre a moralidade e a beleza. No 

§42, Kant afirma que o juízo estético tem um “parentesco com o sentimento moral” (KU, AA 05: 

301), “se alguém, portanto, tem interesse imediato pela beleza da natureza, há boas razões para 

supor que ele tem ao menos uma disposição para a atitude moralmente boa” (KU, AA 05: 300-301). 

Isto é, contemplar o céu estrelado e o pôr-do-sol nos dispõe a agir de forma moralmente boa. O 

interesse imediato pela beleza da natureza é “próprio somente daqueles cujo modo de pensar já se 

5 Traduzido por Leonel Ribeiro dos Santos (2022, p. 132). 

Rev. Iluminus, São Luís, v. 2, n. 2, p. 1-12, jul./dez. 2025.                                                                8 
 



O gosto como uma espécie de sensus communis 

cultivou para o bom ou é especialmente apto a cultivar-se” (KU, AA 05: 301). No trecho abaixo, 

Kant traça relações entre o sentimento da beleza e o sentimento moral: 

 
Como interessa também à razão, porém, que as ideias (pelas quais ela produz um interesse 
imediato no sentimento moral) tenham realidade objetiva, isto é, que a natureza mostre ao 
menos um traço ou dê um sinal de que contém em si algum fundamento permitindo assumir 
uma concordância, conforme a leis, de seus produtos com a nossa satisfação que é 
independente de todo interesse (a qual reconhecemos a priori como lei para todos, sem 
poder basear esta última em provas), então a razão tem de tomar um interesse por cada 
expressão de semelhante concordância pela natureza; por conseguinte, a mente não pode 
refletir sobre a beleza da natureza sem sentir-se ao mesmo tempo interessada por ela. Este 
interesse, porém, é por afinidade moral; e quem o toma em relação ao belo da natureza só 
pode fazê-lo na medida em que já tenha antes fundado em bases sólidas o seu interesse pelo 
bom moral. Se alguém, portanto, tem interesse imediato pela beleza da natureza, há boas 
razões para supor que ele tem ao menos uma disposição para a atitude moralmente boa 
(KU, AA 05: 300-301). 

 

Mais adiante, no §59, “o belo é o símbolo do bem moral” (KU, AA 05: 353), ainda que só 

seja permitido ao projeto crítico-transcendental afirmar a relação entre a beleza e a moralidade de 

forma metafórica, simbólica, analógica ou indireta. Por fim, no §60, “fica claro que a verdadeira 

propedêutica para a fundação do gosto é o desenvolvimento das ideias morais e o cultivo do 

sentimento moral” (KU, AA 05: 356). No §41 da Crítica da faculdade de julgar, cujo título é “Do 

interesse empírico pelo belo”, Kant afirma que o gosto é uma propriedade pertencente à 

humanidade, pois o gosto permite a sociabilidade e a comunicação. 

 
Empiricamente, o belo só interessa na sociedade; e, caso se admita o impulso à sociedade 
como natural ao ser humano, e a aptidão e a tendência para tal, isto é, a sociabilidade, como 
exigência para o ser humano enquanto criatura destinada à sociedade, portanto como 
propriedade pertencente à humanidade, então não se pode deixar de considerar também o 
gosto como uma faculdade de julgamento de tudo aquilo que permite comunicar até mesmo 
o próprio sentimento a todos os demais, portanto como meio de fomentar aquilo que é 
requerido de cada pessoa por uma inclinação natural. Um homem abandonado em uma ilha 
deserta não arrumaria, por si mesmo apenas, nem a sua cabana nem a si mesmo, nem 
procuraria flores e menos ainda as plantaria, para assim enfeitar-se; é apenas em sociedade 
que lhe ocorre ser não apenas um ser humano, mas também, a seu modo, um homem fino (o 
começo da civilização). Pois é assim que se julga aquele que é inclinado e apto a comunicar 
aos demais o seu prazer, e a quem o objeto não agrada se ele não pode sentir com os 
demais, em sociedade, a satisfação com esse objeto. Cada um espera e exige de cada um, 
como que a partir de um contrato originário ditado pela própria humanidade, que leve em 
conta a comunicação universal; e, assim, começando naturalmente pelos atrativos, como, 
por exemplo, cores para pintar (rocou entre os caribenhos e cinabre entre os iroqueses), ou 
flores, conchas, penas belas e coloridas de pássaros, mas com o tempo passando também às 
belas formas (como em canoas, vestidos etc.), que não implicam por si mesmas qualquer 
contentamento, isto é, qualquer satisfação da fruição, todas essas coisas vão ganhando 
importância na sociedade e se ligando a grandes interesses, até que finalmente a civilização, 
tendo atingido seu ponto mais alto, faça dessas formas quase que a obra-prima da 
inclinação cultivada, e só dê valor às sensações na medida em que podem ser 
universalmente comunicadas; nesse ponto, então, mesmo que o prazer que todos têm em 
um tal objeto seja negligenciável e sem qualquer interesse digno de nota, a ideia de sua 
comunicabilidade universal tem seu valor aumentado quase infinitamente (KU, AA 05: 
296-297). 

 

Rev. Iluminus, São Luís, v. 2, n. 2, p. 1-12, jul./dez. 2025.                                                                9 
 



O gosto como uma espécie de sensus communis 

Nesse trecho, Kant afirma que a ideia de comunicabilidade universal do prazer estético 

aumenta infinitamente o valor da satisfação com o objeto que consideramos belo. Ou seja, 

empiricamente, é a comunicabilidade universal que confere valor à beleza. E a comunicabilidade 

universal é o interesse social da beleza, o que Kant chama de interesse empírico. Portanto, no §41, a 

comunicabilidade universal se torna o elemento empírico mais fundamental da beleza, pois Kant 

está dizendo que é somente porque comunica de forma universal que a beleza tem valor.  

Adiante e ainda no §41, Kant afirma que o interesse empírico do belo não tem importância 

para a investigação transcendental, “pois só nos importa verificar o que pode ter uma relação a 

priori, ainda que indireta, ao juízo de gosto” (KU, AA 05: 297). Mas, que, se fosse descoberto um 

interesse ligado à forma do juízo de gosto, o gosto revelaria, através da faculdade de julgar, uma 

passagem do sensível ao sentimento moral.  

 
Esse interesse, indiretamente atrelado ao belo pela inclinação à sociedade, portanto 
empírico, não tem, contudo, para nós, aqui, a menor importância, pois só nos importa 
verificar o que pode ter uma relação a priori, ainda que indireta, ao juízo de gosto. Pois, 
mesmo que se descobrisse nessa forma um interesse a ela ligado, o gosto revelaria em nossa 
faculdade de julgamento uma passagem da fruição sensível ao sentimento moral; e isso não 
apenas faria com que fôssemos melhor guiados em nosso emprego do gosto conformemente 
a fins, como permitiria expor como tal um membro da cadeia das faculdades humanas a 
priori do qual tem de depender toda legislação (KU, AA 05: 297-298). 

 

Nesse trecho, Kant anuncia o interesse da conformidade a fins do julgamento belo para a 

passagem dos sentidos à moralidade. A passagem entre natureza e liberdade é a peça que falta para 

o funcionamento de toda a legislação, qual seja, um termo médio da cadeia das faculdades humanas 

a priori. Se o termo médio ainda não é fundamentado de forma a priori, ao menos é declarado, 

novamente, que o gosto determinado de forma a priori resolveria o abismo entre natureza e 

liberdade e justificaria o uso da finalidade como regularidade da natureza. 

 

3. Considerações finais 

Mesmo que o princípio do gosto seja regulativo, uma faculdade artificial, que aponta para 

uma norma ideal, e que a universalidade do juízo de gosto seja uma pressuposição, o ponto de 

chegada é a possibilidade de uma comunidade de sujeitos sensíveis e morais. Kant anuncia a sua 

intenção argumentativa ao afirmar, no momento de discussão sobre o sentido comum, que precisa 

“antes de proceder à dissolução da faculdade do gosto em seus elementos e, por fim, à sua 

unificação na ideia de um sentido comum [Gemeinsinns]” (KU, AA 05: 240). A universalidade da 

estética, desse modo, é a realização de um senso comum estético, e, da constituição de uma 

comunidade sensível se realiza a comunidade ética. A ideia de um sentido comum não é algo 

previamente estabelecido, mas uma norma ideal a ser alcançada. Nas palavras de Kulenkampff, o 

Rev. Iluminus, São Luís, v. 2, n. 2, p. 1-12, jul./dez. 2025.                                                                10 
 



O gosto como uma espécie de sensus communis 

sentido comum é “a designação de um ideal que ainda está por ser concretizado, ao menos como 

indicação de uma meta” (1992, p. 81). Lembremo-nos de que a comunicabilidade ou universalidade 

da estética é o ponto de partida da análise, quase como que idealizada, quando o filósofo crítico 

anuncia a descoberta de um princípio a priori para o prazer, o que explica porque a argumentação 

kantiana sobre a universalidade e necessidade dos juízos de gosto é retomada na obra de diversos 

aspectos. 

 

Referências 

ALLISON, Henry. Kant’s theory of taste: a reading of the critique of aesthetic judgment. New 

York: Cambridge University Press, 2001. 

AMERIKS, Karl. How to save Kant’s deduction of taste, The Journal of Value Inquiry, v. 16, p. 

295-302, 1982. 

GUIMARÃES, Rômulo Eisinger. Onde (não) entram voz universal e sensus communis nos 

juízos-de-gosto? Studia Kantiana, Sociedade Kant Brasileira, v. 16, n. 1, p. 75-101, 2018. 

GRUPILLO, Arthur. O homem de gosto e o egoísta lógico. Uma introdução crítica à estética de 

Kant. São Paulo: Edições Loyola, 2016. 

GUYER, Paul. Kant and claims of taste. New York: Cambridge University Press, 1997. 

HAMM, Christian. ‘Jogo livre’ e ‘sentido comum’ na teoria estética kantiana. Estudos Kantianos, 

Marília, v. 5, n. 1, p. 69-80, 2017. 

HAMM, Christian. Über das Geschmacksurteil und sein apriorisches Prinzip. In: SANTOS, Leonel 

Ribeiro; LOUDEN, Robert; MARQUES, Ubirajara (Org.). Kant e o a priori. Marília: Oficina 

Universitária; São Paulo: Cultura Acadêmica, p. 237-256, 2017. 

KANT, Immanuel. Crítica da faculdade de julgar. Tradução de Fernando Costa Mattos. 

Petrópolis: Vozes, 2016. 

KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. Tradução de Valerio Rohden. Edição Bilíngue. São 

Paulo: Martins Fontes, 2003. 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Tradução de Manuela Pinto dos Santos e Alexandre 

Fradique Morujão. 5ª ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2001. 

KANT, Immanuel. Gesammelte Schriften: herausgegeben von der Deutschen Akademie der 

Wissenschaften. Berlin: Walter de Gruyter, 1902-. 

Rev. Iluminus, São Luís, v. 2, n. 2, p. 1-12, jul./dez. 2025.                                                                11 
 



O gosto como uma espécie de sensus communis 

KANT, Immanuel. Manual dos cursos de lógica geral. Tradução de Fausto Castilho. Campinas: 

Editora da Unicamp, 2014. 

KULENKAMPFF, Jens. Kants Logic des ästhetischen Urteils. Frankfurt am Main: Klostermann, 

1978. 

KULENKAMPFF, Jens. Do gosto como uma espécie de sensus communis ou sobre as condições da 

comunicação estética. In: ROHDEN, Valerio (Org). 200 anos da Crítica da faculdade do juízo de 

Kant. Porto Alegre: Universidade Federal do Rio Grande do Sul/Instituto Goethe, p. 65-82, 1992. 

LEBRUN, Gérard. Kant e o fim da metafísica. Tradução de Carlos Alberto Ribeiro de Moura. São 

Paulo: Martins Fontes, 1993. 

LEOPOLDO E SILVA, Franklin. Subjetividade e juízo. Discurso, São Paulo, v. 19, p. 29-42, 1992.  

REGO, Pedro. Três observações sobre a “finalidade da natureza” na terceira Crítica de Kant. O que 

nos faz pensar, Rio de Janeiro, n. 30, p. 43-59, 2011. 

ROHDEN, Valerio. (Org). 200 anos da Crítica da faculdade do juízo de Kant. Porto Alegre: 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul/Instituto Goethe, 1992. 

RUFFING, Margit. Comunidade, senso comum e igreja invisível em Kant. Tradução de Monique 

Hulshof. Discurso, São Paulo, n. 42, p. 163-181, 2012. 

SANTOS, Leonel Ribeiro; LOUDEN, Robert; MARQUES, Ubirajara (Org.). Kant e o a priori. 

Marília: Oficina Universitária; São Paulo: Cultura Acadêmica, 2017. 

SANTOS, Leonel Ribeiro. A razão bem temperada: do princípio do gosto em filosofia e outros 

ensaios kantianos. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2022. 

SANTOS, Leonel Ribeiro. “Um problema que a Natureza tanto enrolou”: o Juízo e a muito peculiar 

aprioridade do seu princípio transcendental. In: SANTOS, Leonel Ribeiro. A razão bem 

temperada: do princípio do gosto em filosofia e outros ensaios kantianos. Coimbra: Imprensa da 

Universidade de Coimbra, p. 89-134, 2022. 

WILLASCHEK, Marcus; JÜRGEN, Stolzenberg; MOHR, Georg; BACIN, Stefano (Org.). 

Kant-lexicon. Berlin: Walter de Gruyter, 2021. 

Recebido em: 23/09/2025 

Aprovado em: 11/10/2025 

 

Rev. Iluminus, São Luís, v. 2, n. 2, p. 1-12, jul./dez. 2025.                                                                12 
 


