Mae Menininha do Gantois:
ialorixas, assentamentos e a
geografia do sagrado no
candomblé da Bahia:

Df“‘:"’"”'”f‘_? HUMANIDADES
i LS EYEBUCACAD

Mae Menininha do Gantois:
ialorixas, settlements, and the

Sacred geo’gFaphy (.)f Imperatriz (MA), v. 7, -0725291, jan./dez. 2025.
Candomblé in Bahia ISSN 2675-0805
Diego Jesus

Recebido em: 14 de abril de 2025
Aprovado em: 17 de setembro de 2025

O senhor quer que eu diga por que me chamam Menininha? E um segredo, mas

vou revelar. Minha mae apareceu de neném, mas com vergonha da minha tia, pois nao
queria que a minha tia soubesse que ela estava de neném. Isso minha tia me contou e
minha mae também. Ela disse: "Bom, essa menina, quando nascer, eu vou enrolar nuns
panos velhos e vou entregar ao pai dela, que eu nao vou criar filho sem pai". Acontece que
minha tia Pulquéria sonhou com uma menina, que pegava junto dela e dizia: "Minha tia!".
E minha tia respondia: "Quem é vocé?". "Eu sou sua sobrinha e sua afilhada". Ela, entdo,
perguntava: "Filha de quem?". "De Pequena, sou a filha dela que vai nascer". Minha mae
chamava-se Pequena. Minha tia perguntou novamente "Quem é vocé?", no que a menina
respondeu: "Eu sou Menininha". E o motivo de todo mundo me chamar de Menininha.
Mae Menininha do Gantois, 1972

Resumo

A entrevista inédita concedida por Mae Menininha do Gantois, em 1972, por ocasiao
de seus 50 anos como ialorixd no Terreiro do Gantois, ganha agora sua
primeira publicacao, revelando um registro valioso da memoéria e da tradicao do
candomblé. Fiquei encarregado de analisar os materiais em 2022 no LLILAS Benson
Rare Archive da Universidade do Texas em Austin, durante meu trabalho como
processador de arquivos na Benson Special Collections. O arquivo fazia parte do
acervo nao processado de Gerard Béhague, etnomusicologo e ex-

L A entrevista de Mae Menininha do Gantois, publicada neste trabalho, foi conduzida por Gerard
Béhague em 1972 e encontrada em junho de 2022 no LLILAS Benson Rare Archive, onde permanecia
sem catalogacao. Registrada em reel to reel audio tape, no arquivo ptblico da Universidade do Texas,
Austin, fazia parte do material nao processado do arquivo de Béhague, etnomusicélogo e ex-professor
da referida universidade.

" Diego Jesus é doutorando no Departamento de Espanhol e Portugués da Universidade do Texas
em Austin (Estados Unidos), na area de Linguas e Literaturas Ibéricas e Latino-Americanas. E- mail:
diegojesus@utexas.edu ORCID: https://orcid.org/0009-0009-6186-8050


mailto:diegojesus@utexas.edu

Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

professor da universidade, responsavel pela entrevista. A gravacao, originalmente
armazenada em reel-to-reel audio tape, nunca havia sido publicada e apresentava
falhas que dificultavam a identificacao de alguns participantes. Para viabilizar sua
publicacao, foi realizada uma edigao criteriosa, garantindo fluidez e precisao nas
informacoes, especialmente na transcricao de termos iorubas e nomes de pessoas.
A entrevista de Mae Menininha do Gantois documenta sua trajetoria, a genealogia
das ialorixas do Gantois, a centralidade das mulheres negras na preservacao das
tradicoes do candomblé e a geografia do sagrado que é formada pelos terreiros de
candomblé na cidade de Salvador. Seu relato constr6i uma "cartografia afetiva" de
Salvador entre os séculos XIX e XX, resgatando memorias e saberes que antecedem
e sustentam as dinamicas sociais atuais. Essas cartografias reconstituem narrativas
a partir das experiéncias de quem sempre habitou e transformou esses espacos,
reafirmando a ancestralidade como eixo estruturante e a centralidade dos territérios
negros na historia da cidade. As formas de viver e ser negras e indigenas revelam
uma "anterioridade" que precede a colonizacao europeia, manifestando-se nao
como um passado fixo, mas como uma continuidade viva que reconfigura o presente
e projeta futuros ancorados nos saberes ancestrais.

Palavras-chave: Mae Menininha do Gantois. Candomblé. Ialorixa. Cartografia
afetiva. Ancestralidade negra.

Abstract

The previously unpublished interview with Mae Menininha do Gantois, conducted
in 1972 to mark her 50th anniversary as an ialorixa at Terreiro do Gantois, is now
being published for the first time, offering a valuable record of Candomblé’s memory
and tradition. In 2022, I was entrusted with analyzing these materials at the LLILAS
Benson Rare Archive at the University of Texas at Austin while working as an
archival processor at the Benson Special Collections. The recording was part of the
unprocessed collection of Gerard Béhague, an ethnomusicologist and former
professor at the university, who conducted the interview. Originally stored on reel-
to-reel audio tape, the recording had never been published and contained
distortions that made it difficult to identify some participants. To enable its
publication, a careful editing process was undertaken to ensure clarity and accuracy,
particularly in the transcription of Yoruba terms and personal names. Mae
Menininha do Gantois's interview captures her journey, the lineage of the ialorixas
of Gantois, the pivotal role of Black women in preserving Candomblé traditions, and
the sacred geography shaped by Candomblé terreiros in Salvador. Her account maps
an “affective cartography” of Salvador between the 19th and 20th centuries,
recovering memories and knowledge that precede and continue to shape
contemporary social dynamics. These cartographies reconstruct narratives from the
perspectives of those who have long inhabited and transformed these spaces,
reaffirming ancestry as a foundational structure and highlighting the centrality of
Black territories in the city's history. The ways of living and being of Black and
Indigenous people reveal an "anteriority" that predates European colonization,
manifesting not as a distant past, but as a living continuity that reconfigures the
present and envisions futures rooted in ancestral knowledge.

Keywords: Mae Menininha do Gantois. Candomblé. Ialorixa. Affective
cartography. Black ancestrality.




Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

Introducao

Mae Menininha do Gantois2foi a lider espiritual do Ilé Iya Omi Axé Iyamassé,
mais conhecido como Terreiro do Gantois3, um dos mais importantes espacgos
religiosos do candomblé na Bahia. Em uma entrevista concedida em 1972, durante
a celebracao de seus 50 anos como ialorixa, ela compartilhou memorias sobre a
formacao do Terreiro do Gantois e a genealogia das mulheres que o antecederam.
Essa entrevista, que tem cerca de uma hora e meia de duragdo, contou com a
presenca de familiares e de figuras importantes do meio cultural, como o escritor
Jorge Amado, o fotografo e etnografo Pierre Verger, o artista plastico Carybé e a
escritora Zélia Gattai.

O projeto de publicacao da entrevista inédita comecou a partir do trabalho
que desenvolvi como Benson Special Collections Manuscript Processor durante os
veroes de 2022 e 2023 na Benson Latin American Collection Rare Books and
Manuscripts. Em junho de 2022, enquanto trabalhava na colecdo, encontrei a
gravacdo no arquivo nao processado da LLILAS Benson Rare Archive, onde
permanecia armazenada sem catalogacao. A entrevista, registrada originalmente em
reel-to-reel audio tape, fazia parte do material nao processado do arquivo de Gerard
Béhague, renomado etnomusicologo e ex-professor da Universidade do Texas em
Austin, que conduziu a entrevista com Mae Menininha do Gantois em 1972.

Encontrei a gravacdo com a descricao "Entrevista Menininha, 50 Anos de
Mae de Santo" escrita a mao na etiqueta da fita magnética. Desde sua gravacao, ela
nunca foi publicada nem amplamente acessada, permanecendo oculta. Esse achado
revelou um registro raro e valioso da voz de Mae Menininha do Gantois, permitindo
agora sua disseminacdo e analise dentro dos estudos afro- diasporicos, religiosos
e historicos.

Dei-me a liberdade de editar a entrevista, disponibilizando uma versao mais
curta e adequada para publicacao, considerando as limitacoes de tamanho do texto.
Além disso, revisei e corrigi informacdes que haviam sido perdidas ou estavam
imprecisas na transcricao original, solicitada apds a digitalizacdo da entrevista e
realizada por profissional da area contratado pela biblioteca. Algumas palavras e
nomes especificos em ioruba4 estavam incorretos, e certos nomes de pessoas foram
confundidos ou era impossivel identificar devido ao estado da gravacdo, que
apresenta falhas em alguns trechos. As edicOes sao minimas e

2 Mie Menininha do Gantois, [Maria Escoléstica da Conceicdo Nazaré] (1894-1986), foi uma das
mais importantes ialorixas do Brasil e lider do Terreiro do Gantois, em Salvador. Reconhecida por
sua sabedoria e diplomacia, tornou-se ialorixd aos 28 anos e desempenhou um papel central na
valorizagdo do candomblé, fortalecendo os terreiros e a resisténcia das comunidades afro- brasileiras
diante da repressao religiosa e racial.

3 O Terreiro do Gantois, ou Ilé Iyda Omi Axé Iyamassé, é um dos mais tradicionais terreiros de
candomblé do Brasil. Fundado no século XIX em Salvador, tem raizes na tradicio nagd-ketu e uma
forte linhagem matriarcal. Sob a lideranca de Mae Menininha do Gantois (1894-1986), ganhou
destaque nacional, fortalecendo a visibilidade do candomblé. Hoje, continua sendo um espaco de
resisténcia, ancestralidade e preservacao cultural.

4 A lingua iorub4, originaria da Africa Ocidental, é essencial no candomblé, presente em canticos,
rituais e nomes sagrados. Ela preserva a ancestralidade e reforca a conexao com os orixas.

®



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

tiveram como objetivo tornar a leitura mais fluida e fiel ao contetido original.
Algumas das pessoas presentes na entrevista nao foram identificadas
nominalmente; por isso, quando fazem comentarios ou perguntas a Mae Menininha
do Gantois, aparecem indicadas como "Falante", seguido de um numero
correspondente a sua ordem de aparicao.

Realizada no proprio Terreiro do Gantois poucas horas antes do inicio das
festividades pelo aniversario de 50 anos de Mae Menininha como ialorixa, a
entrevista é um registro sobre uma das mais importantes liderancas religiosas da
histéria do pais. Ao acessar suas memorias sobre diferentes ialorixas para compor a
sua trajetoria pessoal, ela narra sua experiéncia como ialorixa e reinscreve sua
importancia na geografia religiosa da cidade de Salvador.

O legado de Mae Menininha vai além do ambito religioso. As relacoes
familiares que estruturam as linhagens de ialorixas no candomblé também refletem
a cidade de Salvador como um espago construido pela presenca negra em contexto
escravocrata e pos-abolicionista. Seu testemunho é um exemplo da continuidade
das tradi¢Oes ancestrais em meio as perseguicoes historicas ao candomblé e da
resisténcia das comunidades negras em seus territérios. A ancestralidade
recuperada na oralidade de Mae Menininha cartografa afetiva e materialmente
espacos da cidade de Salvador ocupados por terreiros de candomblé pioneiros no
Brasil, como é o caso da regiao da Barroquinha e do Engenho Velho, o que define
uma dimensao patrimonial que implica territorializacdo no desenvolvimento dos
terreiros (Sodré, 1988). As ascendéncias e descendéncias nao sao definidas apenas
por um grupo patrimonial chamado familia, mas por uma "ampla ancestralidade
que nao se define apenas biologicamente, como também politica, mitica,
ideologicamente", pois "patrimonio é algo que remete a coletividade e ao anti-
individualismo" (Id., p. 69).

Segundo Jurema Werneck (2007), as formas de viver e ser tradicionais negras
e indigenas forjam uma outra perspectiva de "anterioridade", ou seja, o
conhecimento de uma histéria que nao foi fundada pelos europeus, apesar de
mais tarde ser profundamente influenciada por eles. Depoimentos de ialorixas
como Mae Menininha do Gantois, a luz das reflexdes de Werneck sobre a
representatividade das mulheres negras nesses contextos, nos oferecem outras
possibilidades interpretativas que permitem multiplas abordagens para recontar
a Historia.

A lideranca das mulheres negras no Brasil tem raizes em uma Africa
"mitica e imaginada" (Id.), manifestando-se em diversas formas de organizacao
e acao politica. Werneck ressalta que as mulheres ocuparam espacos de poder
como conciliadoras, organizadoras de festivais e lideres em sociedades femininas,
tanto religiosas quanto seculares, garantindo a continuidade da presenca politica
feminina mesmo sob o dominio patriarcal europeu. As ialorixas e as ialodés
exemplificam essa lideranca. Ialodé é uma adaptacao brasileira do termo ioruba
Tyaléode (Verger, 1997) e esta relacionado a orixd Oxum, divindade do género
feminino que representa as aguas doces dos rios e que tem origem na Nigéria.
No Brasil, o termo ioruba

®



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

passou a designar mulheres emblematicas que lideram acoes politicas urbanas,
representando e defendendo coletivamente os interesses femininos nos espacos
de poder (Werneck, 2007).

Asialodés atuam como mediadoras e representantes politicas, organizando e
articulando acoes que fortalecem os interesses e anseios da coletividade. As
ialorixas, além de conduzirem os terreiros de candomblé, exercem uma lideranca
ancestral, definida pelas divindades que as escolhem, protegendo, orientando e
fortalecendo suas comunidades. Ambas desafiam estruturas patriarcais e coloniais,
preservando saberes ancestrais e promovendo a resisténcia e a autonomia das
mulheres negras. Elas desempenham um papel fundamental na conducao de
comunidades e na articulacao de redes de apoio antirracistas, de resisténcia negra e
de organizacao coletiva, cujo legado continua a orientar a atuacdo politica das
mulheres negras em contextos poOs-escravistas, reforcando sua importancia na
construcao de novas formas de poder e pertencimento (Id.).

Ao descrever o contexto de perseguicao policial e de perseguicoes historicas
ao candomblé e ao Terreiro do Gantois, especificamente, Mae Menininha expde
como as comunidades negras resistiram e produziram uma caracterizaciao
ideoldgica caracteristica do conceito de quilombo no século XX, criando redes de
solidariedade e preservacao cultural. Ao longo daquele século, assim como o espaco
do quilombo, além de resisténcia a escravidao, o terreiro de candomblé alimentou
com sua mistica "os anseios de liberdade da consciéncia nacional" (Nascimento,
1985, p. 163). Segundo Muniz Sodré (1988), o terreiro engendra a forma social
negro-brasileira por exceléncia por sua diversidade existencial e cultural, assim
como pela construcao de um lugar originario de poténcia social para aqueles que
experimentam a cidadania em condicoes vulnerabilizadas. Geografica e
simbolicamente, o terreiro desafia a "territorialidade colonial", tornando-se o
patrimoénio simbolico — aqui entendido como uma das formas possiveis de territorio
— do negro brasileiro e de sua memoéria cultural da Africa, sendo compreendido, a
partir da primeira metade do século XIX, como o espaco da comunidade litargica
(egbé) e territdrio politico-mitico religioso (Id.).

Alocalizacao dos terreiros determina nao apenas suas caracteristicas fisicas,
mas também suas composi¢oes simbolicas e insurgentes, refletidas em sua posicao
geografica e na relacdo com a natureza, como cursos d’agua e a vegetacao desse
territorio negro. Esses elementos representam divindades e entidades, além de
influenciarem a presenca de plantas e frutos essenciais para praticas rituais. Um
exemplo disso é o "mistério das folhas" (Braga, 1988), fundamental nos processos
de tratamento espiritual e nas obrigacoes dedicadas aos orixas e entidades.

A comunidade politica, geografica e simbolicamente operada pelo espaco do
terreiro de candomblé desafia a l6gica neocapitalista da devastacao territorial e do
epistemicidio. A forma de organizacao e a projecao do candomblé na Bahia era um
foco de resisténcia "contra-aculturativa" da populacao negra numa sociedade que
até a metade do século XIX se espelhava preferencialmente nas formas de viver e
em ideologias do ocidente, abrindo espaco para a relacao entre mito e historia
presente na memoria coletiva e compondo assim as narrativas da ancestralidade
afro-brasileira (Braga, 1995). As pressoes exercidas sobre as comunidades negras

©



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

tornaram seus espacos verdadeiros territérios politicos (Sodré, 1988). Apesar das
continuas tentativas de apagamento, as comunidades de candomblé reconfiguram
suas formas de ocupacdo e ressignificacio dos territérios, desafiando a
marginalizacao imposta pelo Estado e pelo capital.

Os desafios enfrentados pelos terreiros, no entanto, nao sao apenas
histéricos. O impacto do racismo ambiental, aliado a especulacao imobiliaria, ao
racismo religioso e a degradacao dos espacos sagrados, coloca em risco a
continuidade dessas praticas.

Frente a essas adversidades, as redes culturais, politicas e religiosas criaram
uma consciéncia ambiental e coletiva em que a terra, os corpos e as paisagens sao
inseparaveis. Os terreiros de candomblé, através de suas praticas quilombistas,
construiram projetos de sociedade baseados na solidariedade e na autonomia,
resistindo a "dupla opressao" que atravessa as mulheres negras (Carneiro, 2003).
Essas mulheres, denominadas ialorixas, ocupam hereditariamente posicao de
lideranca espiritual na liturgia do candomblé. O testemunho de Mae Menininha,
ialorix4 do terreiro do Gantois que substituiu sua tia Maria Pulquéria da Conceigao
Nazareth, insere-se nesse contexto como um arquivo vivo, que cita outras mulheres
negras tao importantes e centrais para a formacao e propagacao do candomblé na
Bahia durante os séculos XIX e XX.

Em sua narrativa, Mae Menininha cria um tempo-espaco em que sua voz se
torna o elo entre a terra (territorio) e a historia. O terreiro, como territoério ancestral,
guarda as memorias e marcas das mulheres negras que o edificaram. Ao cruzarem
o Atlantico, essas populacoes negras estabeleceram assentamentos fisicos e
espirituais em meio as sociedades escravocratas, transformando seus corpos em
territorios de resisténcia e marcadores geograficos que, apesar das constantes
ameacas e violéncias, persistem até os dias atuais.

Por meio de suas vozes que ecoam na historiografia, as mulheres negras
continuam a tracar "cartografias afetivas" (Krenak, 2022), conectando passado e
presente através dos terreiros, em um reencontro com suas ancestrais e suas
proprias histérias. O pensador e escritor indigena Ailton Krenak define as
cartografias afetivas como um mapeamento que transcende as limitacOes
geopoliticas e as convencoes cartograficas ocidentais. Para Krenak (2022), a relagao
das populacoes tradicionais com seus territérios é muito mais complexa do que a
representada pelos mapas convencionais, pois o territério nao é apenas um espaco
fisico, mas um vinculo construido por meio da oralidade, em contraste com a fixidez
da cartografia tradicional.

O mapeamento tracado na oralidade de Mae Menininha revela as conexoes
ancestrais entre as mais importantes ialorixds da historia do candomblé.
Reconstituir as trajetorias dessas mulheres negras € recuperar uma historia que se
estende pelas aguas do Atlantico, conectando continentes, e pelos rios que
atravessam os interiores distantes da Bahia, onde Oxum, orixa de Mae
Menininha, faz sua morada.

©



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

Tarde, mas nunca tarde demais para ouvi-la. Entao, por todos nos, antes
de entrar, agos.

Entrevista

Gerard Béhague: Essa é, realmente, uma oportunidade excepcional de
documentar a voz, o depoimento, a experiéncia de uma das pessoas de mais vigéncia
e vivéncia na estrutura da comunidade baiana, que é Dona Menininha. Dona
Menininha, eu me escusarei de dizer o seu nome, ela dira. Hoje completa 50 anos
de ialorixa na sua casa, na casa dos seus ancestrais, aqui na casa que foi de Pulquéria
[Maria Pulchéria — 1é-se Pulquéria — da Conceicao Nazareth], aqui na roca do
Gantois. Estdo aqui fazendo essa entrevista conosco, Jorge Amado, Zélia Gattai,
Pierre Verger e Carybé. Estao aqui fazendo essa entrevista conosco outras pessoas
que, no curso dessa conversa, terdo os seus nomes requeridos. Eu acho que,
normalmente, a voz que sera ouvida em toda essa gravacdo é a voz de Dona
Menininha, que vai contar para nés preliminarmente. Dona Menininha, o seu nome,
por favor, invista aqui nesse microfone.

Dona Menininha: O meu nome é Maria Escolastica da Conceicao Nazareth.

Falante 1: A senhora permite uma indiscricao, esse nome Menininha vem
da sua infancia? Quem botou esse nome?

Dona Menininha: Minha madrinha Maria Pulquéria da Conceigao Nazareth®.

Falante 3: A Pulquéria adquiriu a roca [do Gantois]?

Dona Menininha: Quem adquiriu a roca nao foi Maria Pulquéria. Foi
Maria Julia [Maria Jalia da Conceicao Nazareth®], comprada pelo marido dela, e
ofereceu para ela. Passou-se aqui muitos anos depois. Com a morte da Maria Julia,
que foi em 1910, a Pulquéria ficou tomando conta da casa, mas aqui a roca sempre
se chamou a Serra do Gantois.

Falante 3: Sabe quando foi que a roca foi adquirida por dona Maria Julia?

Dona Menininha: Eu nao sei dizer ao senhor bem quando foi, que foi ha
muitos anos passados, foi. O filho dela, Jacyntho Marciano Nazareth, quando nasceu,
a tia Julia ja tinha essa casa, essa roca que o marido dela fez negocio com o Gantois.

Falante 1: Dona Menininha, a senhora usou a expressdao tia Julia se
referindo a tia em termos, vamos dizer, de parentesco pessoal ou...

5 No candomblé, "agd" significa "licenca" ou "pedido de passagem", usado para solicitar permissao
em rituais. Em ioruba (ago), expressa respeito e reveréncia espiritual.

6 Bahia, 1840-1918. Era tia-avd de Mie Menininha e filha de Maria Julia da Conceicdo Nazareth,
que a iniciou no candomblé. Foi a segunda ialorixa do Gantois.

7No candomblé, a "roga" é o espago sagrado do terreiro, abrangendo areas naturais essenciais para
os assentamentos dos orixas, cerimonias e ritos de iniciacao.

8 Abeocutd, 1800-Salvador 1910. Fundou o Terreiro do Gantois em 1849. "A histéria de Mae
Menininha comeca do outro lado do Atlantico. Sua bisavd materna, a célebre Maria Julia da
Concei¢ao Nazareth, chegou ao Brasil vinda do sul da Nigéria, uma egba, povo de cultura ioruba. Era
natural do povo de Aké, em Abeocuté. Na Bahia, foi a fundadora do terreiro do Gantois e estava com
94 anos quando decidiu o destino de Menininha, na época com apenas oito meses de nascida. Maria
Julia resolveu que havia chegado a hora de Maria Escolastica se iniciar na religido, 'fazer o santo'.
Para os praticantes, essa cerimonia é a porta de entrada para que alguém se torne adepto da religido"
(Nobrega; Echeverria, 2006).

@



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

Dona Menininha: Nao, ela era a minha bisavo.

Falante 1: A Dona Julia era sua bisavo e foi ialorixa nesta casa.

Dona Menininha: Sim, senhor. Foi ialorixa nesta casa.

Falante 1: Vamos tentar fazer uma genealogia. A primeira ialorixa foi quem?

Dona Menininha: Aqui no Gantois, foi ela a primeira ialorixa.

Falante 3: De onde vem as raizes do Gantois? Antes de ser aqui no
Gantois, de onde vem a raiz? da Casa?

Dona Menininha: Ela veio da Barroquinha, era filha de santo da finada
Iya Nasso'°.

Falante 1: Maria Julia era filha de santo de Iya Nasso6. Ela era sua bisavo.

Dona Menininha: Minha bisavo.

Falante 1: E foi a fundadora do Axé do Gantois. Estou dizendo certo?

Dona Menininha: Esta dizendo certo.

Falante 1: Maria Julia foi substituida aqui?

Dona Menininha: Maria Julia da Concei¢ao Nazareth.

Falante 1: Foi substituida em 1910?

Dona Menininha: Por Maria Pulquéria da Conceicao Nazareth.

Falante 1: Por sua vez também era parenta de Maria Julia?

Dona Menininha: Era filha de Maria Julia.

Falante 1: Era filha de Maria Julia.

Dona Menininha: Sim, senhor.

Falante 1: E tia da senhora.

Dona Menininha: Minha tia em segundo plano.

Falante 3: Uma pergunta, voltando ainda um pouco atras para estabelecer
essa cadeia, essa corrente ainda mais forte. Quer dizer, Maria Julia era filha de santo
com Iya Nass6, na Barroquinha?

Dona Menininha: Na Barroquinha.

Falante 3: Quer dizer, ela foi do Engenho Velho' [Terreiro da Casa Branca
do Engenho Velho].

Dona Menininha: Iya Nass6 da Barroquinha.

Falante 3: Qual é a ligacdo do Engenho Velho com o Gantois? Por que é que
se diz que o Gantois veio do Engenho Velho?

Dona Menininha: Absolutamente.

Falante 3: Isso é 6timo que se esclareca aqui.

Dona Menininha: O Gantois saiu da Barroquinha. Os senhores querem
ouvir a histéria? Eu vou contar como ouvi na boca de Maria Julia e de Maria
Pulquéria da Conceicao Nazareth. Maria Julia da Conceicao Nazareth, esposa de

9 No candomblé, a "raiz do axé" indica a linhagem espiritual de um terreiro, ligando-o & sua casa-
mae e garantindo a preservacao dos ritos e fundamentos religiosos.

10 Ty4 Nass6 é reconhecida como fundadora do candomblé no Brasil e ligada a criagdo do Terreiro
da Casa Branca do Engenho Velho, em Salvador. De origem nago, sua atuacao foi essencial para
consolidar ritos e a transmissdo do conhecimento religioso. O I1€ Axé Iya Nasso influenciou terreiros
como o Gantois e o Sdo Pedro, fortalecendo a preservacido do candomblé.

11 O Terreiro da Casa Branca do Engenho Velho, em Salvador, é um dos mais antigos do Brasil e
ber¢o do candomblé ketu, preservando tradi¢des africanas e fortalecendo a resisténcia cultural e
religiosa afro-brasileira.




Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

Francisco Nazareth de Et42. A minha bisav6, Maria Julia, fez o santo na
Barroquinha. Ela teve dois filhos mais velhos: Herculano e Cassiano. O Cassiano fez
o santo na Barroquinha, depois fez na Barroquinha a Pulquéria, depois fez na
Barroquinha a Maria Inés. Cassiano, Herculano e Maria Inés eram filhos de Maria
Julia da Conceicao Nazareth. Maria Julia veio para a casa dela, que o marido dela
nao queria saber de candomblé, ele era um negro de olho de marfim, mas nao queria
saber dessas coisas. Mas, quando ele viu a verdade dos santos, deu o consentimento
a mulher fazer o santo, que foi a minha bisavd. A Mae de Santo da Barroquinha
chamava-se Felicidade... Elas, naquele tempo, tinham mistério, nao queriam morrer
no Brasil. Disseram que cada qual fosse buscar o seu santo, porque ela tinha que
fazer uma viagem longa. Nessa viagem, ela foi para a Africa. L4 ela faleceu. Ficou
aqui no Brasil o pai de santo, chamava-se Baba. Vocés estdao ouvindo bem?

Falante 3: Eu estou ouvindo.

Dona Menininha: Os santos foram ali no Moinho, vocé nao sabe onde é o
Moinho, ali na Mata Escura?

Falante 1: Estamos fixando o Sitio do Moinho, é exatamente no fim do
Dique, onde nasce o Rio Lucaia.

Dona Menininha: Sim, senhor. Ali ficaram todo mundo que tinha santo,
porém Maria Julia da Conceicdo Nazareth, que era minha bisavo, ja estava com o
santo dela e do irmao entregue pela tia Felicidade. Portanto, ela ndo saiu do Engenho
Velho.

Falante 3: E verdade.

Falante 1: Veio, portanto, direto...

Dona Menininha: Da Barroquinha.

Falante 1: Da Barroquinha para o Gantois.

Dona Menininha: Para o Gantois. Sim, senhor.

Falante 1: De Maria Julia para Pulquéria.

Dona Menininha: Sim, senhor.

Falante 1: E de Pulquéria para a Dona Menininha, que hoje completa o seu
cinquentenario de ialorixa.

Dona Menininha: E verdade.

Falante 1: Se eu lhe perguntasse memorias pessoais, a senhora se lembra de
Maria Julia? Contaria alguns episédios pessoais de lembrancas de Maria Julia?

Dona Menininha: Da minha bisav6? Conto sim, senhor. Ela era alta, forte,
tinha os sinais da terra dela, da terra de Ob4, que ela nasceu na Nigéria, mas naquele
tempo chamava-se Araké. Todo mundo diz que o Gantois saiu do Engenho Velho,
nao pode dizer mais, ndo. Nao saiu. O Gantois saiu da Barroquinha, isto eu dou até
a vida e provo. Vem da Barroquinha, porque antes de aparecer o Engenho Velho,
ficou a aparecer depois que a mae de santo da Barroquinha faleceu. Ouviu? A minha
avo ja estava com os orixas dela, o Axé dela na mao. Portanto, ndo saiu do Engenho
Velho. Todos dizem, eu ja li, mas isso é da vida, deixa passar. Deus lhe dé muitos
anos de vida e saude por procurar saber isso hoje, que eu tinha muita vontade de
dizer isso antes de morrer.

12 Regido localizada no antigo Daomé.

©



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

Falante 3: Muito bem.

Falante 1: Depoimento da maior importancia, ndo somente do ponto de
vista de culto, mas, fundamentalmente, também do ponto de vista etnografico,
histoérico, para o esclarecimento, em suma, da comunidade baiana. Mas o microfone
vai voltar a Carybé, que vai fazer a pergunta que ele achar que deva fazer nessa
informal conversa com Dona Menininha.

Carybé: O axé [do Gantois] saiu de Engenho Velho.

Dona Menininha: Saiu. Explico ao senhor como. A Barroquinha, quando
terminou, foram para o Moinho trés senhoras. Uma chamava-se Maria Helena, a
outra era a avo de Senhora [Maria Bibiana do Espirito Santo3], tia Martalina, e uma
outra senhora que eu nao estou bem lembrada o nome. A dona Maria Julia
Figueiredo nao era filha da tia da Barroquinha, era filha adotiva. A tia, quando veio
da Africa, depois mandou buscar Maria Jilia, mas ndo era a filha dela. A tia foi
embora e Maria Julia nao era feita de santo. Isso eu digo ao senhor, provo perante a
Deus e a Oxo6ssi. O tio, que chamava-se Adota, era Ketu. Esta ouvindo o senhor? Ele
nao tinha ali a mae de santo que resolvesse as coisas, quem resolvia as obrigacoes
da casa do Moinho era o tio Bandoké, mas o santo descobriu que precisava de uma
iya. Tinha Maria Julia, ela ficava ali ajudando, mas ela nao era a d'Oxum. Esta me
compreendendo? Ela nao era d'Oxum. Papai Adot4 disse: "Cadé Maria Julia?", "Com
minha tia Pulquéria. Esta na fonte lavando", ela [ Dindinha] respondeu. Ele virou-se
e disse: "Ela esta lavando? Eu quero ela aqui agora". Saiu pelo fundo da casa, foi
procurar a dona Maria Julia onde estivesse, porque sabia que o tio ndo era "sopa".
Ele era de Ketu e o senhor sabe, o Axé de Ketu é muito forte. Ela, com medo de que
ele fizesse uma coisa contra tia Maria Julia, foi procurar ela e encontrou, justamente,
numa casa, nas campinas, ela 14 na casa. Dindinha disse a ela: "Vocé vai agora
comigo, que papai esta lhe procurando e vocé sabe que as palavras de papai nao é
brinquedo". Ela veio. Quando ela veio, ficou embaixo da fonte. Vai o meu pai'4 e
pergunta: "Odé?!" Assim ele chamava Dindinha, porque ela era de Odé. A palavra
Odé, o senhor sabe que ¢ cacador, é Oxo0ssi. "Odé, cadé Maria Julia?" Ela disse: "Ela
esta na fonte, meu pai", "Entao chama ela". Quando ela subiu, ele disse: "Vocé dé
6tima béncao para Odé, porque senao voce ia ver uma coisa". Tem uma parte ai que
eu posso falar?

Falante 3: Pode.

Falante 1: Pode falar inteiramente.

Dona Menininha: Ela nao era feita. A Maria Julia nao era feita. O que vai
Ihe acontecer, eu estou dizendo a verdade, ela nao era feita. Entao, ele disse: "Vocé,
agora para poder tomar conta, tem que fazer", e ela recolheu para fazer o santo.
Quem fez o santo dela foram as tias mais antigas, junto com a avo de Senhora, tia
Martalina, essa ja era feita. Ela fez o santo. Fez o santo para poder receber o cargo

13 Maria Bibiana do Espirito Santo, ou Mae Senhora, foi a segunda ialorix4 do I1é Axé Iya Nass6 (Casa
Branca do Engenho Velho), um dos mais antigos terreiros do Brasil. Sua lideranca foi essencial para
fortalecer a tradicao nagd na Bahia e assegurar a continuidade dos ritos religiosos.

14 O termo "pai" refere-se a hierarquia nas funcdes do candomblé e pode designar um pai de santo
ou babalorixa, lideranca responsavel pelos ritos e pela transmissao do conhecimento religioso dentro
do terreiro.

©)



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

de mae de santo do Engenho Velho. Ela foi tirada como a mae de santo que o finado
tio Adota e o tio Bandoké deram a ela. Ela ficou ali. Depois, nao sei por que, ela
queria ter a voz mais altiva do que a tia Martalina, houve uma contrariedade, ela
retirou-se e foi morar na Rua do Capitdo, na rua Rui Barbosa. La ela fez o santo de
tia Aninha e de outras mais. A minha avo ja tinha essa casa aqui.

Falante 3: Sua av6 que se chamava?

Dona Menininha: Maria Julia da Conceicao Nazareth.

Falante 3: Sao duas Maria Julia diferentes?

Dona Menininha: A de 14 era Maria Julia Figueiredo.

Falante 3: E necessario esclarecer que trata de duas Maria Julia.

Dona Menininha: Duas Maria Julia.

Falante 3: A que foi a sua mae de santo, que lhe fez o santo e que cujo
marido comprou a roca do Gantois.

Dona Menininha: Isso.

Falante 3: E a outra Maria Julia, que s6 fez o santo muito depois, e que foi
ser mae de santo.

Dona Menininha: Dindinha. Tia Martalina.

Falante 3: Martalina, av6 de Senhora.

Dona Menininha: Avo de Senhora.

Falante 3: Martalina essa, que fez o santo de Aninha, depois primeira mae de santo.

Falante 1: A senhora poderia, digamos, nos dar razoes de cabimento dela?

Dona Menininha: Porque ela era de Oxum e eu também e a bisavo dela,
tia Martalina, era como antigamente chamava "loga de minha avo".

Carybé: Como era a expressao?

Dona Menininha: Minha loga.

Falante 1: Minha loga.

Dona Menininha: Eram companheiras. Porque a minha avd, junto com a
tia Martalina, sempre estavam no Engenho Velho, porém minha avé ja tinha ido
para o Gantois. Vovd nao saia do Engenho Velho.

Carybé: Quando morreu a Aninha, o Axé ficou um tempo sem mae de santo,
nao foi? Outro dia a senhora aqui para nos falou sobre esse assunto, sobre a sucessao
de Aninha, vocé lembra?

Dona Menininha: Lembro.

Carybé: Seria interessante, porque é uma coisa muito discutida, como se
passou depois que Aninha faleceu, até que a senhora veio, realmente, assumir na
plenitude dos seus poderes o posto de ialorixa. Seria interessante que a senhora
falasse também sobre isso, contasse aquelas coisas que nos contou outro dia.

Dona Menininha: Quando tia Aninha morreu, eu com essa confusao de
mae, de pai, quem fica, quem nao fica. Quem ficou 14 em cima ajudando o trabalho
foi a finada Mariquinha Abada e tia Fortunata. Isso, pelo menos, era o que eu ouvia
o pessoal falar.

Carybé: E verdade que ficaram ajudadas pelo professor Marquinho e Ana
Eliseu do Bonfim?

Dona Menininha: E verdade sim, senhor. E verdade. Mas depois, por
morte de Fortunata, depois de, creio que de Maria Abada, e depois de tia

®



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

Martalina. Tiveram que botar a Senhora e ela recebeu. Mas se ela recebeu estava
bem, porque a tia Martalina era avo de Senhora. Era avo mesmo, nao era conversa,
nao. Era avo, e Senhora era menina e eu menina, ela na casa que € minha e eu na
casa da minha av6. Quando ela fez o santo, ela e a irma... a irma chamava Felipa, era
de Xango, era até do santo de tia Aninha. Eu me lembro bem de tudo que eu vi
mesmo, pois nao tinha o que ver. Minha av6 morava na rua do Tabuleiro e tia Aninha
morava na Aldeia da Praca. Eu nasci em 1894, num dia de sabado as 2 horas da tarde
[ri]. Os meus padrinhos foram Pulquéria, que era minha tia, e Jacyntho Marciano
Nazareth, que era meu tio também. O senhor quer que eu diga por que me chamam
Menininha? E um segredo, mas vou revelar. Minha mée apareceu de neném, mas
com vergonha da minha tia, pois nao queria que a minha tia soubesse que ela estava
de neném. Isso minha tia me contou e minha mae também. Ela disse: "Bom, essa
menina, quando nascer, eu vou enrolar nuns panos velhos e vou entregar ao pai dela,
que eu nao vou criar filho sem pai". Acontece que minha tia Pulquéria sonhou com
uma menina, que pegava junto dela e dizia: "Minha tia!". E minha tia respondia:
"Quem é voce?". "Eu sou sua sobrinha e sua afilhada". Ela, entao, perguntava: "Filha
de quem?". "De Pequena, sou a filha dela que vai nascer". Minha mae chamava-se
Pequena. Minha tia perguntou novamente "Quem é vocé?", no que a menina
respondeu: "Eu sou Menininha". E o motivo de todo mundo me chamar de
Menininha.

Falante 1: J4 foi chamada antes de nascer.

Dona Menininha: Antes de nascer [ri].

Falante 1: Mas o microfone continua seu. E a sua infancia? Eu queria que
nesse documentario a senhora, realmente, guardasse para todos o mais que a
senhora pudesse contar.

Dona Menininha: Eu nasci em 1894, como ja disse ao senhor. Num dia de
sabado as 2 horas da tarde, pelo menos foi o que me contaram. Fui criada na Rua da
Assembléia, nimero 12. Com trés anos passei para a Ladeira da Misericordia, assim
eu lembro, que ali onde hoje em dia é a biblioteca e tem um pedacinho de rua. Pois
bem, ali tinham trés casas, uma de um senhor chamado Benvindo, que era alfaiate,
uma de uma senhora, chamava Amalia de Cachoeira, e a de minha avo, logo no
principio da Ladeira da Misericordia. Ali eu me criei, bem tranquilo. Dali minha tia
me botou na escola. Eu fiz o santo com 8 meses. A minha irma de barco era uma
filha de Xang0, chamava-se Vitoria, o nome de santo dela era Iradei, era Laira, viu,
senhor Jorge [Amado]? Eu fiz o santo com 8 meses. Eu nasci em fevereiro e entrei
para o santo no dia 4 de outubro. Quando Senhora fez o santo, ela era menina, eu
também. Tia Aninha morava na Aldeia da Praca e n6s moravamos naquela travessa
que chamavam Rua do Saboeiro. Ali minha avé morava. Conhecia minha tia Aninha,
muito mesmo. Ela era alta, vistosa, bonitona, e vivia feliz assim.

Ali dentro do axé eu recebi um posto, dado pela minha tia e minha avo, e um
nome. A minha avo me chamava de Ayaba Odé, e eu era somente quem pegava no
Axé de Ox6ssi, porque na lei de Ketu Oxdssi é muito cismado, ele ndo gosta de
qualquer pessoa, e s6 quem pegava nas vasilhas dele para fazer obrigacao era eu.
Entao, a minha tia Pulquéria, quando vovo morreu, na missa de ano de vovo, ela me
deu um posto, um nome. Me botou o nome de Oma Lara. De forma que todos

®@



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

aqui no Gantois, as mais velhas, me conhecem por Oma Lara. Quero dizer que eu
era filha intima de Ox6ssi, Oma Lara era o meu nome, era o meu posto. Tia Aninha
sabia, Senhora também sabia. Dai eu fui vendo todos os trabalhos que faziam na
casa, e elas mesmas me chamavam, me botavam no quarto junto com elas para eu
ir assistindo. A primeira Filha Pequena que eu tive no Gantois era a filha de Iansa,
nisso eu tinha uns 5 a 6 anos. Tia Amalia entrou para o Santo com a mae de Joao
Cavalcante, aquele 1a do Rio, ela chamava-se Maria Espigueira, era de Iansa. A
Amalia também era de Iansa. Mas como eu era a mae pequena de Amalia, que na
hora da obrigacao ia carregada pela minha Ojubona, que é a Mae Pequena, me
levava até a Iad, que era minha Filha Pequena. Isso tudo eu tenho lembranca como
estou te vendo agora. Lembro que eu estava dormindo, minha Mae Pequena me
acordou. Disse: "Acorde, descanse e vamos l4 dentro, que minha mae esta
chamando". Assim mesmo foi. Eu descansei, ela me carregou e me levou. Ela me
levou carregada [ri]. Dali em diante fui ajudando naquilo que era possivel. E o
motivo de eu me desenvolver no candomblé, porque desde que me entendi foi dentro
do Gantois, trabalhando no chao.

Carybé: Em que ano a senhora foi escolhida mae de santo?

Dona Menininha: 18 de fevereiro, em 1922. Fui escolhida como a ialorixa
daqui do Gantois.

Carybé: Foi Mae Pequena’s antes?

Dona Menininha: Fui Mae Pequena antes. Eu tive varias Filhas Pequenas
aqui no cargo.

Jorge Amado: Maria Julia, Pulquéria e depois Mae Menininha, nao é?
Pulquéria morreu em que ano?

Dona Menininha: Acho que ela morreu em 1918 ou 1917 [morreu em 1918].

Jorge Amado: Quer dizer que houve um periodo de 4 anos, mais ou menos,
sem mae de santo ainda.

Dona Menininha: Levou, desde que ela faleceu, até quando eu tomei conta
da casa.

Jorge Amado: Quem dirigiu a casa nesse periodo?

Dona Menininha: O meu tio Jacyntho. Jacyntho Marciano Nazareth, que
€ meu tio, era irmao de Pulquéria, foi quem dirigiu aqui.

Jorge Amado: Mas a sua escolha foi pacifica, ndo houve nenhuma
discussao, nada daquilo que se chama Guerra de Santos, né?

Dona Menininha: Nada, nao houve guerra nenhuma. Por qué? Quem me
deu foi Ox6ssi, quem me deu foi Xango, Oxum e Obaluaé. As que estavam escolhidas
para serem a mae de santo quando viram isso... Eu mesma escutei uma dizer assim:
"Nada feito".

Pierre Verger: Asenhorapodenosfalarum pouquinho de Martiniano do Bonfim?
Dona Menininha: O senhor Martiniano eu conheco desde a minha
infancia. Nao conheci o pai dele, mas conheci muito a mae dele, chamava-se

15No candomblé, a Mae Pequena (Iyakekeré) é a segunda na hierarquia, auxiliando nos ritos, no cuidado
com os filhos de santo e na administracao do terreiro, sendo frequentemente sucessora da Ialorixa.
16 No candomblé, Obara é um odu no jogo de buzios, ligado a prosperidade, aprendizado e desafios.

®)



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

Angela. O pai dele, que eu me lembre, foi um grande Oj6, chamava-se Aratjo. Morou
muitos anos na Lapinha, filho do Axé. Ele nao s6 jogava o Obara!, como também
jogava o Ifav7.

Falante 1: Ele estudou em Lagos, né?

Dona Menininha: Estudou. Estudou em Lagos. Falava muito bem em
ioruba e outras linguas também, como teve a ocasido de eu o ver traduzindo o
japonés. Era muito amigo nosso, muito mesmo.

Zélia Gattai: Mae Menininha, eu gostaria de saber se esses 50 anos que a
senhora exerceu o seu papel de mae de santo, se o seu candomblé sempre pode ser
exercido em paz ou se houve perseguicoes, nao so6 contra os seus, mas contra todos
os candomblés na Bahia?

Dona Menininha: Houve perseguicoes. Teve o doutor Pedro Gordilho8.
Houve perseguicao.

Falante 1: A senhora teve problemas aqui nessa Casa do Gantois?

Dona Menininha: Nio.

Falante 1: Eu estou fazendo essa pergunta porque hoje a tarde a senhora
tera a presenca, a visita, das maiores autoridades do estado, como o governador da
Bahia e o prefeito de Salvador. Houve um tempo em que antecessores dessas
mesmas autoridades, por forca de lei, ndo tinham o candomblé com os olhos que
tém hoje. Eu pergunto: a sua casa foi alguma vez objeto de impedimento,
perseguicao, alguma coisa assim?

Dona Menininha: Quando o doutor Pedro Gordilho comecou a perseguir
todos os candomblés, a minha tia Pulquéria era viva. Ela mandou parar.

Falante 1: Ah, durante o periodo em que o doutor Pedro Gordilho foi chefe
de policia, a Casa do Gantois nao bateu9?

Dona Menininha: N3o, senhor. Fazia todas as obrigacoes.

Falante 3: Mas nao fazia festa publica?

Dona Menininha: N3o, senhor.

Entrevistador: Perseguiu muito o Procopio, nao é?

Dona Menininha: Procopio, coitado, ele perseguia. Isso era uma coisa sabida
por todo mundo e foi 0 que mais anojentou o povo do candomblé. Ele perseguiu
Procépio, todo mundo. Todo mundo, ninguém quis mais saber de candomblé. Ele
perseguia alegando o qué? Por que perseguia? Porque nao queria o candomblé.

Falante 3: Sem nenhum motivo?

Dona Menininha: Nenhum motivo. Tivesse ou nao batendo, ele ia. Ele foi
um delegado aqui na Bahia, que ele fez e aconteceu. Isso é sabido por varias pessoas.

18 pedro de Azevedo Gordilho, ou Pedrito Gordilho, foi delegado em Salvador nos anos 1920,
conhecido por reprimir o candomblé e a capoeira. Sua perseguicao inspirou o personagem Pedrito
Gordo em Tenda dos Milagres, de Jorge Amado.

19 O termo "bateu" refere-se ao som dos atabaques durante as festas dedicadas aos orixéas e
entidades no candomblé.

(14)



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

Consideracoes Finais

A entrevista de Mae Menininha fornece marcadores ancestrais da producao
do espaco. Sua narrativa configura uma geografia religiosa afro-diasporica,
tracando os caminhos da presenca negra e candomblecista na cidade. Além disso,
evidencia como as narrativas orais funcionam como tecnologias de mapeamento,
essenciais para preservar a memoria coletiva em um contexto de perseguicao
histoérica ao candomblé.

O relato de Mae Menininha também demonstra como as cosmologias negras
operam como formas de resisténcia, sobretudo frente a criminalizacao das religides
de matriz africana. As mulheres negras, especialmente as ialorixas, desempenham
um papel central nesse processo, pois sao guardias de conhecimentos ancestrais
sobre a terra e a espiritualidade. Essa compreensao de territério transcende as
delimitacOoes geograficas convencionais e se ancora na memoria coletiva, na
oralidade e na insurgéncia das comunidades tradicionais.

Suas palavras recuperam acontecimentos, vinculos sanguineos, histérias de
lideres pioneiras do candomblé e até registros de perseguicio policial,
demonstrando que a oralidade e as praticas religiosas afro-brasileiras sao
tecnologias de resisténcia. Nesse sentido, sua narrativa se alinha ao conceito de
cartografia afetiva, proposto por Ailton Krenak, ao mapear espacos nao apenas pela
localizacao fisica, mas pela vivéncia, pela ancestralidade e pelos afetos que os
constituem. O proprio conceito de "assentamento"”, central nos terreiros, reforca
essa dimensao de territorializacdo simboélica e espiritual.

As descricoes de Mae Menininha revelam como, ao longo das geracoes, as
ialorix4s articularam cultura e politica negra por meio de seus corpos, de seus
terreiros e dos assentamentos sagrados dos orixas, representados por pequenas
casas dentro dos terreiros e pelas arvores sagradas. Outro simbolo dessa
territorializacdo € o alicerce da casa, onde sao depositados elementos como dgua dos
axés, penas, moedas, agua benta, flores, entre outros materiais (Carneiro, 1977). No
candomblé, o ritual de "assentar" uma divindade é uma forma de demarcacao
territorial e espiritual, conferindo identidade e forca ao espaco.

Anocao de "anterioridade", proposta por Jurema Werneck, ressoa nos relatos
de Mae Menininha, ao evidenciar que a histéria e a organizacdo espacial das
populacoes negras e indigenas desafiam a cartografia utilitarista europeia, voltada
para a dominacao dos espacos e baseada em fundamentos coloniais. A entrevista de
Mae Menininha reafirma essa anterioridade ao mostrar que os terreiros sao mais do
que territorios situados na cartografia ocidental. Os terreiros, na dimensao afro-
diaspoérica da ocupacao material e simbdlica dos territorios rurais, florestais e
urbanos, sdo centros de resisténcia politica e cultural, espacos de transmissao de
saberes ancestrais e de articulacao da cultura negra.

A entrevista nos permite refletir sobre o papel das mulheres negras na
construcdo de politicas feministas antirracistas, baseadas no conhecimento
ancestral e na luta pela preservacao territorial. Seus relatos desenham um
mapeamento afetivo de Salvador, conectando diferentes espacos por meio da
culturalidade e religiosidade negra. O conceito de assentamento dos orixas,

®)



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

entendido como uma tecnologia tradicional de ocupacao e resiliéncia, transforma os
terreiros em espacos de formacdo politica e cultural, reafirmando a relacao
indissociavel entre corpo, territério e memoria.

A publicacao desta entrevista no dossié "Metodologias Emancipatorias:
Producao de Conhecimento e Formacao Popular em Comunidades Negras" fortalece
seu impacto ao inseri-la em um contexto de construcao coletiva do saber. Seu relato
nao apenas preserva a memoria historica e espiritual do candomblé, mas também
contribui para a formacao popular de comunidades negras e candomblecistas,
oferecendo ferramentas para compreender a centralidade dos terreiros na
resisténcia politica e na transmissao de conhecimentos ancestrais. Dessa forma, a
entrevista de Mae Menininha reafirma o candomblé como um espaco de educacao e
emancipacao, no qual a oralidade se mantém como uma tecnologia de ensino,
memoria e pertencimento, essencial para a continuidade das tradicoes afro-
brasileiras.

A publicacao desta entrevista contribui significativamente para os estudos
afro-diaspéricos, fornecendo novas camadas de leitura sobre a presenca negra no
Brasil e a resisténcia das religioes de matriz africana. Mais do que um testemunho
histérico, sua fala reafirma o poder das cartografias afetivas e das memorias
ancestrais como formas de existéncia e permanéncia dos povos negros no territorio.

Referéncias

BEHAGUE, G. Entrevista Menininha, 50 anos de mée de santo: entrevista com a
ialorixd Mae Menininha do Gantois. 1972. Reel-to-reel audio tape n. 23, box 3.
Gerard Béhague Collection, Benson Latin American Collection, Rare Books and
Manuscripts, University of Texas at Austin, Austin, TX.

CARNEIRO, E. Candomblés da Bahia. Sao Paulo: Civilizacao Brasileira, 1977.

CARNEIRO, S. Mulheres em movimento. In: Estudos Avancados, v. 17, n. 49, p.
117-132, 2003.

BRAGA, J. Na gamela do feitico: repressao e resisténcia nos candomblés da
Bahia. Salvador: EDUFBA, 1995.

BRAGA, J. O jogo de buzios: um estudo da adivinhacao no candomblé. Sao
Paulo: Editora Brasiliense, 1988.

KRENAK, A. Futuro ancestral. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2022.

NASCIMENTO, B. O conceito de quilombo e a resisténcia cultural negra. In:
RATTS, Alex (Org.). Uma histéria feita por maos negras: relacoes raciais,
quilombos e movimentos. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. p. 41-49.

NOBREGA, C.; ECHEVERRIA, R. Mide Menininha do Gantois: uma biografia.
Salvador: Corrupio; Rio de Janeiro: Ediouro, 2006.

SODRE, M. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Petropolis:
Vozes, 1988.




Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez.

VERGER, P. Orixas: deuses Iorubas na Africa e no Novo Mundo. Salvador:
Corrupio, 1997.

WERNECK, J. Of Ialodés and Feminists: Reflections on Black Women's Political
Action in Latin America and the Caribbean. Cultural dynamics, Londres, v. 19,
n. 1, p. 99-113, mar. 2007.

®



