
Mãe Menininha do Gantois: 
ialorixás, assentamentos e a 

geografia do sagrado no 
candomblé da Bahia1 

Mãe Menininha do Gantois: 
ialorixás, settlements, and the 

sacred geography of 
Candomblé in Bahia 

Diego Jesus * 

 

 

Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 2025. 

ISSN 2675-0805 
 
 
 
 
 
 

 
Recebido em: 14 de abril de 2025 

Aprovado em: 17 de setembro de 2025 

 
 
 

 
O senhor quer que eu diga por que me chamam Menininha? É um segredo, mas 

vou revelar. Minha mãe apareceu de neném, mas com vergonha da minha tia, pois não 

queria que a minha tia soubesse que ela estava de neném. Isso minha tia me contou e 

minha mãe também. Ela disse: "Bom, essa menina, quando nascer, eu vou enrolar nuns 

panos velhos e vou entregar ao pai dela, que eu não vou criar filho sem pai". Acontece que 

minha tia Pulquéria sonhou com uma menina, que pegava junto dela e dizia: "Minha tia!". 

E minha tia respondia: "Quem é você?". "Eu sou sua sobrinha e sua afilhada". Ela, então, 

perguntava: "Filha de quem?". "De Pequena, sou a filha dela que vai nascer". Minha mãe 

chamava-se Pequena. Minha tia perguntou novamente "Quem é você?", no que a menina 

respondeu: "Eu sou Menininha". É o motivo de todo mundo me chamar de Menininha. 

Mãe Menininha do Gantois, 1972 

Resumo 

 
A entrevista inédita concedida por Mãe Menininha do Gantois, em 1972, por ocasião 
de seus 50 anos como ialorixá no Terreiro do Gantois, ganha agora sua 
primeira publicação, revelando um registro valioso da memória e da tradição do 
candomblé. Fiquei encarregado de analisar os materiais em 2022 no LLILAS Benson 
Rare Archive da Universidade do Texas em Austin, durante meu trabalho como 
processador de arquivos na Benson Special Collections. O arquivo fazia parte do 
acervo não processado de Gerard Béhague, etnomusicólogo e ex- 

 

1 A entrevista de Mãe Menininha do Gantois, publicada neste trabalho, foi conduzida por Gerard 
Béhague em 1972 e encontrada em junho de 2022 no LLILAS Benson Rare Archive, onde permanecia 
sem catalogação. Registrada em reel to reel audio tape, no arquivo público da Universidade do Texas, 
Austin, fazia parte do material não processado do arquivo de Béhague, etnomusicólogo e ex-professor 

da referida universidade. 
* Diego Jesus é doutorando no Departamento de Espanhol e Português da Universidade do Texas 

em Austin (Estados Unidos), na área de Línguas e Literaturas Ibéricas e Latino-Americanas. E- mail: 
diegojesus@utexas.edu ORCID: https://orcid.org/0009-0009-6186-8050 

 
 

 
1 

mailto:diegojesus@utexas.edu


Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

professor da universidade, responsável pela entrevista. A gravação, originalmente 
armazenada em reel-to-reel audio tape, nunca havia sido publicada e apresentava 
falhas que dificultavam a identificação de alguns participantes. Para viabilizar sua 
publicação, foi realizada uma edição criteriosa, garantindo fluidez e precisão nas 
informações, especialmente na transcrição de termos iorubás e nomes de pessoas. 
A entrevista de Mãe Menininha do Gantois documenta sua trajetória, a genealogia 
das ialorixás do Gantois, a centralidade das mulheres negras na preservação das 
tradições do candomblé e a geografia do sagrado que é formada pelos terreiros de 
candomblé na cidade de Salvador. Seu relato constrói uma "cartografia afetiva" de 
Salvador entre os séculos XIX e XX, resgatando memórias e saberes que antecedem 
e sustentam as dinâmicas sociais atuais. Essas cartografias reconstituem narrativas 
a partir das experiências de quem sempre habitou e transformou esses espaços, 
reafirmando a ancestralidade como eixo estruturante e a centralidade dos territórios 
negros na história da cidade. As formas de viver e ser negras e indígenas revelam 
uma "anterioridade" que precede a colonização europeia, manifestando-se não 
como um passado fixo, mas como uma continuidade viva que reconfigura o presente 
e projeta futuros ancorados nos saberes ancestrais. 

Palavras-chave: Mãe Menininha do Gantois. Candomblé. Ialorixá. Cartografia 

afetiva. Ancestralidade negra. 

 

 
Abstract 

 
The previously unpublished interview with Mãe Menininha do Gantois, conducted 
in 1972 to mark her 50th anniversary as an ialorixá at Terreiro do Gantois, is now 
being published for the first time, offering a valuable record of Candomblé’s memory 
and tradition. In 2022, I was entrusted with analyzing these materials at the LLILAS 
Benson Rare Archive at the University of Texas at Austin while working as an 
archival processor at the Benson Special Collections. The recording was part of the 
unprocessed collection of Gerard Béhague, an ethnomusicologist and former 
professor at the university, who conducted the interview. Originally stored on reel-
to-reel audio tape, the recording had never been published and contained 
distortions that made it difficult to identify some participants. To enable its 
publication, a careful editing process was undertaken to ensure clarity and accuracy, 
particularly in the transcription of Yoruba terms and personal names. Mãe 
Menininha do Gantois's interview captures her journey, the lineage of the ialorixás 
of Gantois, the pivotal role of Black women in preserving Candomblé traditions, and 
the sacred geography shaped by Candomblé terreiros in Salvador. Her account maps 
an “affective cartography” of Salvador between the 19th and 20th centuries, 
recovering memories and knowledge that precede and continue to shape 
contemporary social dynamics. These cartographies reconstruct narratives from the 
perspectives of those who have long inhabited and transformed these spaces, 
reaffirming ancestry as a foundational structure and highlighting the centrality of 
Black territories in the city's history. The ways of living and being of Black and 
Indigenous people reveal an "anteriority" that predates European colonization, 
manifesting not as a distant past, but as a living continuity that reconfigures the 
present and envisions futures rooted in ancestral knowledge. 

Keywords: Mãe Menininha do Gantois. Candomblé. Ialorixá. Affective 

cartography. Black ancestrality. 

2 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

Introdução 

 
Mãe Menininha do Gantois2 foi a líder espiritual do Ilê Iyá Omi Axé Iyamassé, 

mais conhecido como Terreiro do Gantois3, um dos mais importantes espaços 

religiosos do candomblé na Bahia. Em uma entrevista concedida em 1972, durante 

a celebração de seus 50 anos como ialorixá, ela compartilhou memórias sobre a 

formação do Terreiro do Gantois e a genealogia das mulheres que o antecederam. 

Essa entrevista, que tem cerca de uma hora e meia de duração, contou com a 

presença de familiares e de figuras importantes do meio cultural, como o escritor 

Jorge Amado, o fotógrafo e etnógrafo Pierre Verger, o artista plástico Carybé e a 

escritora Zélia Gattai. 

O projeto de publicação da entrevista inédita começou a partir do trabalho 

que desenvolvi como Benson Special Collections Manuscript Processor durante os 

verões de 2022 e 2023 na Benson Latin American Collection Rare Books and 

Manuscripts. Em junho de 2022, enquanto trabalhava na coleção, encontrei a 

gravação no arquivo não processado da LLILAS Benson Rare Archive, onde 

permanecia armazenada sem catalogação. A entrevista, registrada originalmente em 

reel-to-reel audio tape, fazia parte do material não processado do arquivo de Gerard 

Béhague, renomado etnomusicólogo e ex-professor da Universidade do Texas em 

Austin, que conduziu a entrevista com Mãe Menininha do Gantois em 1972. 

Encontrei a gravação com a descrição "Entrevista Menininha, 50 Anos de 

Mãe de Santo" escrita à mão na etiqueta da fita magnética. Desde sua gravação, ela 

nunca foi publicada nem amplamente acessada, permanecendo oculta. Esse achado 

revelou um registro raro e valioso da voz de Mãe Menininha do Gantois, permitindo 

agora sua disseminação e análise dentro dos estudos afro- diaspóricos, religiosos 

e históricos. 

Dei-me a liberdade de editar a entrevista, disponibilizando uma versão mais 

curta e adequada para publicação, considerando as limitações de tamanho do texto. 

Além disso, revisei e corrigi informações que haviam sido perdidas ou estavam 

imprecisas na transcrição original, solicitada após a digitalização da entrevista e 

realizada por profissional da área contratado pela biblioteca. Algumas palavras e 

nomes específicos em iorubá4 estavam incorretos, e certos nomes de pessoas foram 

confundidos ou era impossível identificar devido ao estado da gravação, que 

apresenta falhas em alguns trechos. As edições são mínimas e 
 

2 Mãe Menininha do Gantois, [Maria Escolástica da Conceição Nazaré] (1894–1986), foi uma das 
mais importantes ialorixás do Brasil e líder do Terreiro do Gantois, em Salvador. Reconhecida por 

sua sabedoria e diplomacia, tornou-se ialorixá aos 28 anos e desempenhou um papel central na 
valorização do candomblé, fortalecendo os terreiros e a resistência das comunidades afro- brasileiras 
diante da repressão religiosa e racial. 
3 O Terreiro do Gantois, ou Ilê Iyá Omi Axé Iyamassê, é um dos mais tradicionais terreiros de 
candomblé do Brasil. Fundado no século XIX em Salvador, tem raízes na tradição nagô-ketu e uma 
forte linhagem matriarcal. Sob a liderança de Mãe Menininha do Gantois (1894-1986), ganhou 
destaque nacional, fortalecendo a visibilidade do candomblé. Hoje, continua sendo um espaço de 
resistência, ancestralidade e preservação cultural. 
4 A língua iorubá, originária da África Ocidental, é essencial no candomblé, presente em cânticos, 
rituais e nomes sagrados. Ela preserva a ancestralidade e reforça a conexão com os orixás. 

3 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

tiveram como objetivo tornar a leitura mais fluida e fiel ao conteúdo original. 

Algumas das pessoas presentes na entrevista não foram identificadas 

nominalmente; por isso, quando fazem comentários ou perguntas à Mãe Menininha 

do Gantois, aparecem indicadas como "Falante", seguido de um número 

correspondente à sua ordem de aparição. 

Realizada no próprio Terreiro do Gantois poucas horas antes do início das 

festividades pelo aniversário de 50 anos de Mãe Menininha como ialorixá, a 

entrevista é um registro sobre uma das mais importantes lideranças religiosas da 

história do país. Ao acessar suas memórias sobre diferentes ialorixás para compor a 

sua trajetória pessoal, ela narra sua experiência como ialorixá e reinscreve sua 

importância na geografia religiosa da cidade de Salvador. 

O legado de Mãe Menininha vai além do âmbito religioso. As relações 

familiares que estruturam as linhagens de ialorixás no candomblé também refletem 

a cidade de Salvador como um espaço construído pela presença negra em contexto 

escravocrata e pós-abolicionista. Seu testemunho é um exemplo da continuidade 

das tradições ancestrais em meio às perseguições históricas ao candomblé e da 

resistência das comunidades negras em seus territórios. A ancestralidade 

recuperada na oralidade de Mãe Menininha cartografa afetiva e materialmente 

espaços da cidade de Salvador ocupados por terreiros de candomblé pioneiros no 

Brasil, como é o caso da região da Barroquinha e do Engenho Velho, o que define 

uma dimensão patrimonial que implica territorialização no desenvolvimento dos 

terreiros (Sodré, 1988). As ascendências e descendências não são definidas apenas 

por um grupo patrimonial chamado família, mas por uma "ampla ancestralidade 

que não se define apenas biologicamente, como também política, mítica, 

ideologicamente", pois "patrimônio é algo que remete à coletividade e ao anti-

individualismo" (Id., p. 69). 

Segundo Jurema Werneck (2007), as formas de viver e ser tradicionais negras 

e indígenas forjam uma outra perspectiva de "anterioridade", ou seja, o 

conhecimento de uma história que não foi fundada pelos europeus, apesar de 

mais tarde ser profundamente influenciada por eles. Depoimentos de ialorixás 

como Mãe Menininha do Gantois, à luz das reflexões de Werneck sobre a 

representatividade das mulheres negras nesses contextos, nos oferecem outras 

possibilidades interpretativas que permitem múltiplas abordagens para recontar 

a História. 

A liderança das mulheres negras no Brasil tem raízes em uma África 

"mítica e imaginada" (Id.), manifestando-se em diversas formas de organização 

e ação política. Werneck ressalta que as mulheres ocuparam espaços de poder 

como conciliadoras, organizadoras de festivais e líderes em sociedades femininas, 

tanto religiosas quanto seculares, garantindo a continuidade da presença política 

feminina mesmo sob o domínio patriarcal europeu. As ialorixás e as ialodês 

exemplificam essa liderança. Ialodê é uma adaptação brasileira do termo iorubá 

Ìyálóòde (Verger, 1997) e está relacionado à orixá Oxum, divindade do gênero 

feminino que representa as águas doces dos rios e que tem origem na Nigéria. 

No Brasil, o termo iorubá 

4 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

passou a designar mulheres emblemáticas que lideram ações políticas urbanas, 

representando e defendendo coletivamente os interesses femininos nos espaços 

de poder (Werneck, 2007). 

As ialodês atuam como mediadoras e representantes políticas, organizando e 

articulando ações que fortalecem os interesses e anseios da coletividade. As 

ialorixás, além de conduzirem os terreiros de candomblé, exercem uma liderança 

ancestral, definida pelas divindades que as escolhem, protegendo, orientando e 

fortalecendo suas comunidades. Ambas desafiam estruturas patriarcais e coloniais, 

preservando saberes ancestrais e promovendo a resistência e a autonomia das 

mulheres negras. Elas desempenham um papel fundamental na condução de 

comunidades e na articulação de redes de apoio antirracistas, de resistência negra e 

de organização coletiva, cujo legado continua a orientar a atuação política das 

mulheres negras em contextos pós-escravistas, reforçando sua importância na 

construção de novas formas de poder e pertencimento (Id.). 

Ao descrever o contexto de perseguição policial e de perseguições históricas 

ao candomblé e ao Terreiro do Gantois, especificamente, Mãe Menininha expõe 

como as comunidades negras resistiram e produziram uma caracterização 

ideológica característica do conceito de quilombo no século XX, criando redes de 

solidariedade e preservação cultural. Ao longo daquele século, assim como o espaço 

do quilombo, além de resistência à escravidão, o terreiro de candomblé alimentou 

com sua mística "os anseios de liberdade da consciência nacional" (Nascimento, 

1985, p. 163). Segundo Muniz Sodré (1988), o terreiro engendra a forma social 

negro-brasileira por excelência por sua diversidade existencial e cultural, assim 

como pela construção de um lugar originário de potência social para aqueles que 

experimentam a cidadania em condições vulnerabilizadas. Geografica e 

simbolicamente, o terreiro desafia a "territorialidade colonial", tornando-se o 

patrimônio simbólico — aqui entendido como uma das formas possíveis de território 

— do negro brasileiro e de sua memória cultural da África, sendo compreendido, a 

partir da primeira metade do século XIX, como o espaço da comunidade litúrgica 

(egbé) e território político-mítico religioso (Id.). 

A localização dos terreiros determina não apenas suas características físicas, 

mas também suas composições simbólicas e insurgentes, refletidas em sua posição 

geográfica e na relação com a natureza, como cursos d’água e a vegetação desse 

território negro. Esses elementos representam divindades e entidades, além de 

influenciarem a presença de plantas e frutos essenciais para práticas rituais. Um 

exemplo disso é o "mistério das folhas" (Braga, 1988), fundamental nos processos 

de tratamento espiritual e nas obrigações dedicadas aos orixás e entidades. 

A comunidade política, geográfica e simbolicamente operada pelo espaço do 

terreiro de candomblé desafia a lógica neocapitalista da devastação territorial e do 

epistemicídio. A forma de organização e a projeção do candomblé na Bahia era um 

foco de resistência "contra-aculturativa" da população negra numa sociedade que 

até a metade do século XIX se espelhava preferencialmente nas formas de viver e 

em ideologias do ocidente, abrindo espaço para a relação entre mito e história 

presente na memória coletiva e compondo assim as narrativas da ancestralidade 

afro-brasileira (Braga, 1995). As pressões exercidas sobre as comunidades negras 

5 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

tornaram seus espaços verdadeiros territórios políticos (Sodré, 1988). Apesar das 

contínuas tentativas de apagamento, as comunidades de candomblé reconfiguram 

suas formas de ocupação e ressignificação dos territórios, desafiando a 

marginalização imposta pelo Estado e pelo capital. 

Os desafios enfrentados pelos terreiros, no entanto, não são apenas 

históricos. O impacto do racismo ambiental, aliado à especulação imobiliária, ao 

racismo religioso e à degradação dos espaços sagrados, coloca em risco a 

continuidade dessas práticas. 

Frente a essas adversidades, as redes culturais, políticas e religiosas criaram 

uma consciência ambiental e coletiva em que a terra, os corpos e as paisagens são 

inseparáveis. Os terreiros de candomblé, através de suas práticas quilombistas, 

construíram projetos de sociedade baseados na solidariedade e na autonomia, 

resistindo à "dupla opressão" que atravessa as mulheres negras (Carneiro, 2003). 

Essas mulheres, denominadas ialorixás, ocupam hereditariamente posição de 

liderança espiritual na liturgia do candomblé. O testemunho de Mãe Menininha, 

ialorixá do terreiro do Gantois que substituiu sua tia Maria Pulquéria da Conceição 

Nazareth, insere-se nesse contexto como um arquivo vivo, que cita outras mulheres 

negras tão importantes e centrais para a formação e propagação do candomblé na 

Bahia durante os séculos XIX e XX. 

Em sua narrativa, Mãe Menininha cria um tempo-espaço em que sua voz se 

torna o elo entre a terra (território) e a história. O terreiro, como território ancestral, 

guarda as memórias e marcas das mulheres negras que o edificaram. Ao cruzarem 

o Atlântico, essas populações negras estabeleceram assentamentos físicos e 

espirituais em meio às sociedades escravocratas, transformando seus corpos em 

territórios de resistência e marcadores geográficos que, apesar das constantes 

ameaças e violências, persistem até os dias atuais. 

Por meio de suas vozes que ecoam na historiografia, as mulheres negras 

continuam a traçar "cartografias afetivas" (Krenak, 2022), conectando passado e 

presente através dos terreiros, em um reencontro com suas ancestrais e suas 

próprias histórias. O pensador e escritor indígena Ailton Krenak define as 

cartografias afetivas como um mapeamento que transcende as limitações 

geopolíticas e as convenções cartográficas ocidentais. Para Krenak (2022), a relação 

das populações tradicionais com seus territórios é muito mais complexa do que a 

representada pelos mapas convencionais, pois o território não é apenas um espaço 

físico, mas um vínculo construído por meio da oralidade, em contraste com a fixidez 

da cartografia tradicional. 

O mapeamento traçado na oralidade de Mãe Menininha revela as conexões 

ancestrais entre as mais importantes ialorixás da história do candomblé. 

Reconstituir as trajetórias dessas mulheres negras é recuperar uma história que se 

estende pelas águas do Atlântico, conectando continentes, e pelos rios que 

atravessam os interiores distantes da Bahia, onde Oxum, orixá de Mãe 

Menininha, faz sua morada. 

6 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

Tarde, mas nunca tarde demais para ouvi-la. Então, por todos nós, antes 

de entrar, agô5. 

 
Entrevista 

 
Gerard Béhague: Essa é, realmente, uma oportunidade excepcional de 

documentar a voz, o depoimento, a experiência de uma das pessoas de mais vigência 

e vivência na estrutura da comunidade baiana, que é Dona Menininha. Dona 

Menininha, eu me escusarei de dizer o seu nome, ela dirá. Hoje completa 50 anos 

de ialorixá na sua casa, na casa dos seus ancestrais, aqui na casa que foi de Pulquéria 

[Maria Pulchéria — lê-se Pulquéria — da Conceição Nazareth], aqui na roça do 

Gantois. Estão aqui fazendo essa entrevista conosco, Jorge Amado, Zélia Gattai, 

Pierre Verger e Carybé. Estão aqui fazendo essa entrevista conosco outras pessoas 

que, no curso dessa conversa, terão os seus nomes requeridos. Eu acho que, 

normalmente, a voz que será ouvida em toda essa gravação é a voz de Dona 

Menininha, que vai contar para nós preliminarmente. Dona Menininha, o seu nome, 

por favor, invista aqui nesse microfone. 

Dona Menininha: O meu nome é Maria Escolástica da Conceição Nazareth. 

Falante 1: A senhora permite uma indiscrição, esse nome Menininha vem 

da sua infância? Quem botou esse nome? 

Dona Menininha: Minha madrinha Maria Pulquéria da Conceição Nazareth6. 

Falante 3: A Pulquéria adquiriu a roça [do Gantois]? 

Dona Menininha: Quem adquiriu a roça não foi Maria Pulquéria. Foi 

Maria Júlia [Maria Júlia da Conceição Nazareth8], comprada pelo marido dela, e 

ofereceu para ela. Passou-se aqui muitos anos depois. Com a morte da Maria Júlia, 

que foi em 1910, a Pulquéria ficou tomando conta da casa, mas aqui a roça sempre 

se chamou a Serra do Gantois. 

Falante 3: Sabe quando foi que a roça foi adquirida por dona Maria Júlia? 

Dona Menininha: Eu não sei dizer ao senhor bem quando foi, que foi há 

muitos anos passados, foi. O filho dela, Jacyntho Marciano Nazareth, quando nasceu, 

a tia Júlia já tinha essa casa, essa roça que o marido dela fez negócio com o Gantois. 

Falante 1: Dona Menininha, a senhora usou a expressão tia Júlia se 

referindo a tia em termos, vamos dizer, de parentesco pessoal ou... 
 

5 No candomblé, "agô" significa "licença" ou "pedido de passagem", usado para solicitar permissão 
em rituais. Em iorubá (àgò), expressa respeito e reverência espiritual. 
6 Bahia, 1840-1918. Era tia-avó de Mãe Menininha e filha de Maria Júlia da Conceição Nazareth, 
que a iniciou no candomblé. Foi a segunda ialorixá do Gantois. 
7 No candomblé, a "roça" é o espaço sagrado do terreiro, abrangendo áreas naturais essenciais para 
os assentamentos dos orixás, cerimônias e ritos de iniciação. 
8 Abeocutá, 1800-Salvador 1910. Fundou o Terreiro do Gantois em 1849. "A história de Mãe 
Menininha começa do outro lado do Atlântico. Sua bisavó materna, a célebre Maria Júlia da 
Conceição Nazareth, chegou ao Brasil vinda do sul da Nigéria, uma egba, povo de cultura iorubá. Era 

natural do povo de Akê, em Abeocutá. Na Bahia, foi a fundadora do terreiro do Gantois e estava com 
94 anos quando decidiu o destino de Menininha, na época com apenas oito meses de nascida. Maria 
Júlia resolveu que havia chegado a hora de Maria Escolástica se iniciar na religião, 'fazer o santo'. 
Para os praticantes, essa cerimônia é a porta de entrada para que alguém se torne adepto da religião" 

(Nóbrega; Echeverria, 2006). 

7 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

Dona Menininha: Não, ela era a minha bisavó. 

Falante 1: A Dona Júlia era sua bisavó e foi ialorixá nesta casa. 

Dona Menininha: Sim, senhor. Foi ialorixá nesta casa. 

Falante 1: Vamos tentar fazer uma genealogia. A primeira ialorixá foi quem? 

Dona Menininha: Aqui no Gantois, foi ela a primeira ialorixá. 

Falante 3: De onde vem as raízes do Gantois? Antes de ser aqui no 

Gantois, de onde vem a raiz9 da Casa? 

Dona Menininha: Ela veio da Barroquinha, era filha de santo da finada 

Iyá Nassô10. 

Falante 1: Maria Júlia era filha de santo de Iyá Nassô. Ela era sua bisavó. 

Dona Menininha: Minha bisavó. 

Falante 1: E foi a fundadora do Axé do Gantois. Estou dizendo certo? 

Dona Menininha: Está dizendo certo. 

Falante 1: Maria Júlia foi substituída aqui? 

Dona Menininha: Maria Júlia da Conceição Nazareth. 

Falante 1: Foi substituída em 1910? 

Dona Menininha: Por Maria Pulquéria da Conceição Nazareth. 

Falante 1: Por sua vez também era parenta de Maria Júlia? 

Dona Menininha: Era filha de Maria Júlia. 

Falante 1: Era filha de Maria Júlia. 

Dona Menininha: Sim, senhor. 

Falante 1: E tia da senhora. 

Dona Menininha: Minha tia em segundo plano. 

Falante 3: Uma pergunta, voltando ainda um pouco atrás para estabelecer 

essa cadeia, essa corrente ainda mais forte. Quer dizer, Maria Júlia era filha de santo 

com Iyá Nassô, na Barroquinha? 

Dona Menininha: Na Barroquinha. 

Falante 3: Quer dizer, ela foi do Engenho Velho11 [Terreiro da Casa Branca 

do Engenho Velho]. 

Dona Menininha: Iyá Nassô da Barroquinha. 

Falante 3: Qual é a ligação do Engenho Velho com o Gantois? Por que é que 

se diz que o Gantois veio do Engenho Velho? 

Dona Menininha: Absolutamente. 

Falante 3: Isso é ótimo que se esclareça aqui. 

Dona Menininha: O Gantois saiu da Barroquinha. Os senhores querem 

ouvir a história? Eu vou contar como ouvi na boca de Maria Júlia e de Maria 

Pulquéria da Conceição Nazareth. Maria Júlia da Conceição Nazareth, esposa de 

9 No candomblé, a "raiz do axé" indica a linhagem espiritual de um terreiro, ligando-o à sua casa- 
mãe e garantindo a preservação dos ritos e fundamentos religiosos. 
10 Iyá Nassô é reconhecida como fundadora do candomblé no Brasil e ligada à criação do Terreiro 

da Casa Branca do Engenho Velho, em Salvador. De origem nagô, sua atuação foi essencial para 
consolidar ritos e a transmissão do conhecimento religioso. O Ilê Axé Iyá Nassô influenciou terreiros 
como o Gantois e o São Pedro, fortalecendo a preservação do candomblé. 
11 O Terreiro da Casa Branca do Engenho Velho, em Salvador, é um dos mais antigos do Brasil e 
berço do candomblé ketu, preservando tradições africanas e fortalecendo a resistência cultural e 
religiosa afro-brasileira. 

8 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

Francisco Nazareth de Etá12. A minha bisavó, Maria Júlia, fez o santo na 

Barroquinha. Ela teve dois filhos mais velhos: Herculano e Cassiano. O Cassiano fez 

o santo na Barroquinha, depois fez na Barroquinha a Pulquéria, depois fez na 

Barroquinha a Maria Inês. Cassiano, Herculano e Maria Inês eram filhos de Maria 

Júlia da Conceição Nazareth. Maria Júlia veio para a casa dela, que o marido dela 

não queria saber de candomblé, ele era um negro de olho de marfim, mas não queria 

saber dessas coisas. Mas, quando ele viu a verdade dos santos, deu o consentimento 

à mulher fazer o santo, que foi a minha bisavó. A Mãe de Santo da Barroquinha 

chamava-se Felicidade... Elas, naquele tempo, tinham mistério, não queriam morrer 

no Brasil. Disseram que cada qual fosse buscar o seu santo, porque ela tinha que 

fazer uma viagem longa. Nessa viagem, ela foi para a África. Lá ela faleceu. Ficou 

aqui no Brasil o pai de santo, chamava-se Babá. Vocês estão ouvindo bem? 

Falante 3: Eu estou ouvindo. 

Dona Menininha: Os santos foram ali no Moinho, você não sabe onde é o 

Moinho, ali na Mata Escura? 

Falante 1: Estamos fixando o Sítio do Moinho, é exatamente no fim do 

Dique, onde nasce o Rio Lucaia. 

Dona Menininha: Sim, senhor. Ali ficaram todo mundo que tinha santo, 

porém Maria Júlia da Conceição Nazareth, que era minha bisavó, já estava com o 

santo dela e do irmão entregue pela tia Felicidade. Portanto, ela não saiu do Engenho 

Velho. 

Falante 3: É verdade. 

Falante 1: Veio, portanto, direto... 

Dona Menininha: Da Barroquinha. 

Falante 1: Da Barroquinha para o Gantois. 

Dona Menininha: Para o Gantois. Sim, senhor. 

Falante 1: De Maria Júlia para Pulquéria. 

Dona Menininha: Sim, senhor. 

Falante 1: E de Pulquéria para a Dona Menininha, que hoje completa o seu 

cinquentenário de ialorixá. 

Dona Menininha: É verdade. 

Falante 1: Se eu lhe perguntasse memórias pessoais, a senhora se lembra de 

Maria Júlia? Contaria alguns episódios pessoais de lembranças de Maria Júlia? 

Dona Menininha: Da minha bisavó? Conto sim, senhor. Ela era alta, forte, 

tinha os sinais da terra dela, da terra de Obá, que ela nasceu na Nigéria, mas naquele 

tempo chamava-se Arakê. Todo mundo diz que o Gantois saiu do Engenho Velho, 

não pode dizer mais, não. Não saiu. O Gantois saiu da Barroquinha, isto eu dou até 

a vida e provo. Vem da Barroquinha, porque antes de aparecer o Engenho Velho, 

ficou a aparecer depois que a mãe de santo da Barroquinha faleceu. Ouviu? A minha 

avó já estava com os orixás dela, o Axé dela na mão. Portanto, não saiu do Engenho 

Velho. Todos dizem, eu já li, mas isso é da vida, deixa passar. Deus lhe dê muitos 

anos de vida e saúde por procurar saber isso hoje, que eu tinha muita vontade de 

dizer isso antes de morrer. 

 

12 Região localizada no antigo Daomé. 
9 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

Falante 3: Muito bem. 

Falante 1: Depoimento da maior importância, não somente do ponto de 

vista de culto, mas, fundamentalmente, também do ponto de vista etnográfico, 

histórico, para o esclarecimento, em suma, da comunidade baiana. Mas o microfone 

vai voltar a Carybé, que vai fazer a pergunta que ele achar que deva fazer nessa 

informal conversa com Dona Menininha. 

Carybé: O axé [do Gantois] saiu de Engenho Velho. 

Dona Menininha: Saiu. Explico ao senhor como. A Barroquinha, quando 

terminou, foram para o Moinho três senhoras. Uma chamava-se Maria Helena, a 

outra era a avó de Senhora [Maria Bibiana do Espírito Santo13], tia Martalina, e uma 

outra senhora que eu não estou bem lembrada o nome. A dona Maria Júlia 

Figueiredo não era filha da tia da Barroquinha, era filha adotiva. A tia, quando veio 

da África, depois mandou buscar Maria Júlia, mas não era a filha dela. A tia foi 

embora e Maria Júlia não era feita de santo. Isso eu digo ao senhor, provo perante a 

Deus e a Oxóssi. O tio, que chamava-se Adotá, era Ketu. Está ouvindo o senhor? Ele 

não tinha ali a mãe de santo que resolvesse as coisas, quem resolvia as obrigações 

da casa do Moinho era o tio Bandokê, mas o santo descobriu que precisava de uma 

iyá. Tinha Maria Júlia, ela ficava ali ajudando, mas ela não era a d'Oxum. Está me 

compreendendo? Ela não era d'Oxum. Papai Adotá disse: "Cadê Maria Júlia?", "Com 

minha tia Pulquéria. Está na fonte lavando", ela [Dindinha] respondeu. Ele virou-se 

e disse: "Ela está lavando? Eu quero ela aqui agora". Saiu pelo fundo da casa, foi 

procurar a dona Maria Júlia onde estivesse, porque sabia que o tio não era "sopa". 

Ele era de Ketu e o senhor sabe, o Axé de Ketu é muito forte. Ela, com medo de que 

ele fizesse uma coisa contra tia Maria Júlia, foi procurar ela e encontrou, justamente, 

numa casa, nas campinas, ela lá na casa. Dindinha disse a ela: "Você vai agora 

comigo, que papai está lhe procurando e você sabe que as palavras de papai não é 

brinquedo". Ela veio. Quando ela veio, ficou embaixo da fonte. Vai o meu pai14 e 

pergunta: "Odé?!" Assim ele chamava Dindinha, porque ela era de Odé. A palavra 

Odé, o senhor sabe que é caçador, é Oxóssi. "Odé, cadê Maria Júlia?" Ela disse: "Ela 

está na fonte, meu pai", "Então chama ela". Quando ela subiu, ele disse: "Você dê 

ótima bênção para Odé, porque senão você ia ver uma coisa". Tem uma parte aí que 

eu posso falar? 

Falante 3: Pode. 

Falante 1: Pode falar inteiramente. 

Dona Menininha: Ela não era feita. A Maria Júlia não era feita. O que vai 

lhe acontecer, eu estou dizendo a verdade, ela não era feita. Então, ele disse: "Você, 

agora para poder tomar conta, tem que fazer", e ela recolheu para fazer o santo. 

Quem fez o santo dela foram as tias mais antigas, junto com a avó de Senhora, tia 

Martalina, essa já era feita. Ela fez o santo. Fez o santo para poder receber o cargo 
 

13 Maria Bibiana do Espírito Santo, ou Mãe Senhora, foi a segunda ialorixá do Ilê Axé Iyá Nassô (Casa 

Branca do Engenho Velho), um dos mais antigos terreiros do Brasil. Sua liderança foi essencial para 
fortalecer a tradição nagô na Bahia e assegurar a continuidade dos ritos religiosos. 
14 O termo "pai" refere-se à hierarquia nas funções do candomblé e pode designar um pai de santo 

ou babalorixá, liderança responsável pelos ritos e pela transmissão do conhecimento religioso dentro 
do terreiro. 

10 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

de mãe de santo do Engenho Velho. Ela foi tirada como a mãe de santo que o finado 

tio Adotá e o tio Bandokê deram a ela. Ela ficou ali. Depois, não sei por que, ela 

queria ter a voz mais altiva do que a tia Martalina, houve uma contrariedade, ela 

retirou-se e foi morar na Rua do Capitão, na rua Rui Barbosa. Lá ela fez o santo de 

tia Aninha e de outras mais. A minha avó já tinha essa casa aqui. 

Falante 3: Sua avó que se chamava? 

Dona Menininha: Maria Júlia da Conceição Nazareth. 

Falante 3: São duas Maria Júlia diferentes? 

Dona Menininha: A de lá era Maria Júlia Figueiredo. 

Falante 3: É necessário esclarecer que trata de duas Maria Júlia. 

Dona Menininha: Duas Maria Júlia. 

Falante 3: A que foi a sua mãe de santo, que lhe fez o santo e que cujo 

marido comprou a roça do Gantois. 

Dona Menininha: Isso. 

Falante 3: E a outra Maria Júlia, que só fez o santo muito depois, e que foi 

ser mãe de santo. 

Dona Menininha: Dindinha. Tia Martalina. 

Falante 3: Martalina, avó de Senhora. 

Dona Menininha: Avó de Senhora. 

Falante 3: Martalina essa, que fez o santo de Aninha, depois primeira mãe de santo. 

Falante 1: A senhora poderia, digamos, nos dar razões de cabimento dela? 

Dona Menininha: Porque ela era de Oxum e eu também e a bisavó dela, 

tia Martalina, era como antigamente chamava "loga de minha avó". 

Carybé: Como era a expressão? 

Dona Menininha: Minha loga. 

Falante 1: Minha loga. 

Dona Menininha: Eram companheiras. Porque a minha avó, junto com a 

tia Martalina, sempre estavam no Engenho Velho, porém minha avó já tinha ido 

para o Gantois. Vovó não saía do Engenho Velho. 

Carybé: Quando morreu a Aninha, o Axé ficou um tempo sem mãe de santo, 

não foi? Outro dia a senhora aqui para nós falou sobre esse assunto, sobre a sucessão 

de Aninha, você lembra? 

Dona Menininha: Lembro. 

Carybé: Seria interessante, porque é uma coisa muito discutida, como se 

passou depois que Aninha faleceu, até que a senhora veio, realmente, assumir na 

plenitude dos seus poderes o posto de ialorixá. Seria interessante que a senhora 

falasse também sobre isso, contasse aquelas coisas que nos contou outro dia. 

Dona Menininha: Quando tia Aninha morreu, eu com essa confusão de 

mãe, de pai, quem fica, quem não fica. Quem ficou lá em cima ajudando o trabalho 

foi a finada Mariquinha Abada e tia Fortunata. Isso, pelo menos, era o que eu ouvia 

o pessoal falar. 

Carybé: É verdade que ficaram ajudadas pelo professor Marquinho e Ana 

Eliseu do Bonfim? 

Dona Menininha: É verdade sim, senhor. É verdade. Mas depois, por 

morte de Fortunata, depois de, creio que de Maria Abada, e depois de tia 

11 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

Martalina. Tiveram que botar a Senhora e ela recebeu. Mas se ela recebeu estava 

bem, porque a tia Martalina era avó de Senhora. Era avó mesmo, não era conversa, 

não. Era avó, e Senhora era menina e eu menina, ela na casa que é minha e eu na 

casa da minha avó. Quando ela fez o santo, ela e a irmã... a irmã chamava Felipa, era 

de Xangô, era até do santo de tia Aninha. Eu me lembro bem de tudo que eu vi 

mesmo, pois não tinha o que ver. Minha avó morava na rua do Tabuleiro e tia Aninha 

morava na Aldeia da Praça. Eu nasci em 1894, num dia de sábado às 2 horas da tarde 

[ri]. Os meus padrinhos foram Pulquéria, que era minha tia, e Jacyntho Marciano 

Nazareth, que era meu tio também. O senhor quer que eu diga por que me chamam 

Menininha? É um segredo, mas vou revelar. Minha mãe apareceu de neném, mas 

com vergonha da minha tia, pois não queria que a minha tia soubesse que ela estava 

de neném. Isso minha tia me contou e minha mãe também. Ela disse: "Bom, essa 

menina, quando nascer, eu vou enrolar nuns panos velhos e vou entregar ao pai dela, 

que eu não vou criar filho sem pai". Acontece que minha tia Pulquéria sonhou com 

uma menina, que pegava junto dela e dizia: "Minha tia!". E minha tia respondia: 

"Quem é você?". "Eu sou sua sobrinha e sua afilhada". Ela, então, perguntava: "Filha 

de quem?". "De Pequena, sou a filha dela que vai nascer". Minha mãe chamava-se 

Pequena. Minha tia perguntou novamente "Quem é você?", no que a menina 

respondeu: "Eu sou Menininha". É o motivo de todo mundo me chamar de 

Menininha. 

Falante 1: Já foi chamada antes de nascer. 

Dona Menininha: Antes de nascer [ri]. 

Falante 1: Mas o microfone continua seu. E a sua infância? Eu queria que 

nesse documentário a senhora, realmente, guardasse para todos o mais que a 

senhora pudesse contar. 

Dona Menininha: Eu nasci em 1894, como já disse ao senhor. Num dia de 

sábado às 2 horas da tarde, pelo menos foi o que me contaram. Fui criada na Rua da 

Assembléia, número 12. Com três anos passei para a Ladeira da Misericórdia, assim 

eu lembro, que ali onde hoje em dia é a biblioteca e tem um pedacinho de rua. Pois 

bem, ali tinham três casas, uma de um senhor chamado Benvindo, que era alfaiate, 

uma de uma senhora, chamava Amália de Cachoeira, e a de minha avó, logo no 

princípio da Ladeira da Misericórdia. Ali eu me criei, bem tranquilo. Dali minha tia 

me botou na escola. Eu fiz o santo com 8 meses. A minha irmã de barco era uma 

filha de Xangô, chamava-se Vitória, o nome de santo dela era Iradeí, era Lairá, viu, 

senhor Jorge [Amado]? Eu fiz o santo com 8 meses. Eu nasci em fevereiro e entrei 

para o santo no dia 4 de outubro. Quando Senhora fez o santo, ela era menina, eu 

também. Tia Aninha morava na Aldeia da Praça e nós morávamos naquela travessa 

que chamavam Rua do Saboeiro. Ali minha avó morava. Conhecia minha tia Aninha, 

muito mesmo. Ela era alta, vistosa, bonitona, e vivia feliz assim. 

Ali dentro do axé eu recebi um posto, dado pela minha tia e minha avó, e um 

nome. A minha avó me chamava de Ayabá Odé, e eu era somente quem pegava no 

Axé de Oxóssi, porque na lei de Ketu Oxóssi é muito cismado, ele não gosta de 

qualquer pessoa, e só quem pegava nas vasilhas dele para fazer obrigação era eu. 

Então, a minha tia Pulquéria, quando vovó morreu, na missa de ano de vovó, ela me 

deu um posto, um nome. Me botou o nome de Omã Lará. De forma que todos 

12 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

aqui no Gantois, as mais velhas, me conhecem por Omã Lará. Quero dizer que eu 

era filha íntima de Oxóssi, Omã Lará era o meu nome, era o meu posto. Tia Aninha 

sabia, Senhora também sabia. Daí eu fui vendo todos os trabalhos que faziam na 

casa, e elas mesmas me chamavam, me botavam no quarto junto com elas para eu 

ir assistindo. A primeira Filha Pequena que eu tive no Gantois era a filha de Iansã, 

nisso eu tinha uns 5 a 6 anos. Tia Amália entrou para o Santo com a mãe de João 

Cavalcante, aquele lá do Rio, ela chamava-se Maria Espigueira, era de Iansã. A 

Amália também era de Iansã. Mas como eu era a mãe pequena de Amália, que na 

hora da obrigação ia carregada pela minha Ojubonã, que é a Mãe Pequena, me 

levava até a Iaô, que era minha Filha Pequena. Isso tudo eu tenho lembrança como 

estou te vendo agora. Lembro que eu estava dormindo, minha Mãe Pequena me 

acordou. Disse: "Acorde, descanse e vamos lá dentro, que minha mãe está 

chamando". Assim mesmo foi. Eu descansei, ela me carregou e me levou. Ela me 

levou carregada [ri]. Dali em diante fui ajudando naquilo que era possível. É o 

motivo de eu me desenvolver no candomblé, porque desde que me entendi foi dentro 

do Gantois, trabalhando no chão. 

Carybé: Em que ano a senhora foi escolhida mãe de santo? 

Dona Menininha: 18 de fevereiro, em 1922. Fui escolhida como a ialorixá 

daqui do Gantois. 

Carybé: Foi Mãe Pequena15 antes? 

Dona Menininha: Fui Mãe Pequena antes. Eu tive várias Filhas Pequenas 

aqui no cargo. 

Jorge Amado: Maria Júlia, Pulquéria e depois Mãe Menininha, não é? 

Pulquéria morreu em que ano? 

Dona Menininha: Acho que ela morreu em 1918 ou 1917 [morreu em 1918]. 

Jorge Amado: Quer dizer que houve um período de 4 anos, mais ou menos, 

sem mãe de santo ainda. 

Dona Menininha: Levou, desde que ela faleceu, até quando eu tomei conta 

da casa. 

Jorge Amado: Quem dirigiu a casa nesse período? 

Dona Menininha: O meu tio Jacyntho. Jacyntho Marciano Nazareth, que 

é meu tio, era irmão de Pulquéria, foi quem dirigiu aqui. 

Jorge Amado: Mas a sua escolha foi pacífica, não houve nenhuma 

discussão, nada daquilo que se chama Guerra de Santos, né? 

Dona Menininha: Nada, não houve guerra nenhuma. Por quê? Quem me 

deu foi Oxóssi, quem me deu foi Xangô, Oxum e Obaluaê. As que estavam escolhidas 

para serem a mãe de santo quando viram isso... Eu mesma escutei uma dizer assim: 

"Nada feito". 

Pierre Verger: Asenhorapodenosfalarum pouquinho de Martiniano do Bonfim? 

Dona Menininha: O senhor Martiniano eu conheço desde a minha 

infância. Não conheci o pai dele, mas conheci muito a mãe dele, chamava-se 
 

15 No candomblé, a Mãe Pequena (Iyakekerê) é a segunda na hierarquia, auxiliando nos ritos, no cuidado 
com os filhos de santo e na administração do terreiro, sendo frequentemente sucessora da Ialorixá. 
16 No candomblé, Obará é um odu no jogo de búzios, ligado à prosperidade, aprendizado e desafios. 

13 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

Ângela. O pai dele, que eu me lembre, foi um grande Ojó, chamava-se Araújo. Morou 

muitos anos na Lapinha, filho do Axé. Ele não só jogava o Obará16, como também 

jogava o Ifá17. 

Falante 1: Ele estudou em Lagos, né? 

Dona Menininha: Estudou. Estudou em Lagos. Falava muito bem em 

iorubá e outras línguas também, como teve a ocasião de eu o ver traduzindo o 

japonês. Era muito amigo nosso, muito mesmo. 

Zélia Gattai: Mãe Menininha, eu gostaria de saber se esses 50 anos que a 

senhora exerceu o seu papel de mãe de santo, se o seu candomblé sempre pôde ser 

exercido em paz ou se houve perseguições, não só contra os seus, mas contra todos 

os candomblés na Bahia? 

Dona Menininha: Houve perseguições. Teve o doutor Pedro Gordilho18. 

Houve perseguição. 

Falante 1: A senhora teve problemas aqui nessa Casa do Gantois? 

Dona Menininha: Não. 

Falante 1: Eu estou fazendo essa pergunta porque hoje à tarde a senhora 

terá a presença, a visita, das maiores autoridades do estado, como o governador da 

Bahia e o prefeito de Salvador. Houve um tempo em que antecessores dessas 

mesmas autoridades, por força de lei, não tinham o candomblé com os olhos que 

têm hoje. Eu pergunto: a sua casa foi alguma vez objeto de impedimento, 

perseguição, alguma coisa assim? 

Dona Menininha: Quando o doutor Pedro Gordilho começou a perseguir 

todos os candomblés, a minha tia Pulquéria era viva. Ela mandou parar. 

Falante 1: Ah, durante o período em que o doutor Pedro Gordilho foi chefe 

de polícia, a Casa do Gantois não bateu19? 

Dona Menininha: Não, senhor. Fazia todas as obrigações. 

Falante 3: Mas não fazia festa pública? 

Dona Menininha: Não, senhor. 

Entrevistador: Perseguiu muito o Procópio, não é? 

Dona Menininha: Procópio, coitado, ele perseguia. Isso era uma coisa sabida 

por todo mundo e foi o que mais anojentou o povo do candomblé. Ele perseguiu 

Procópio, todo mundo. Todo mundo, ninguém quis mais saber de candomblé. Ele 

perseguia alegando o quê? Por que perseguia? Porque não queria o candomblé. 

Falante 3: Sem nenhum motivo? 

Dona Menininha: Nenhum motivo. Tivesse ou não batendo, ele ia. Ele foi 

um delegado aqui na Bahia, que ele fez e aconteceu. Isso é sabido por várias pessoas. 
 
 
 
 

 

18 Pedro de Azevedo Gordilho, ou Pedrito Gordilho, foi delegado em Salvador nos anos 1920, 
conhecido por reprimir o candomblé e a capoeira. Sua perseguição inspirou o personagem Pedrito 

Gordo em Tenda dos Milagres, de Jorge Amado. 
19 O termo "bateu" refere-se ao som dos atabaques durante as festas dedicadas aos orixás e 

entidades no candomblé. 

14 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

Considerações Finais 

 
A entrevista de Mãe Menininha fornece marcadores ancestrais da produção 

do espaço. Sua narrativa configura uma geografia religiosa afro-diaspórica, 

traçando os caminhos da presença negra e candomblecista na cidade. Além disso, 

evidencia como as narrativas orais funcionam como tecnologias de mapeamento, 

essenciais para preservar a memória coletiva em um contexto de perseguição 

histórica ao candomblé. 

O relato de Mãe Menininha também demonstra como as cosmologias negras 

operam como formas de resistência, sobretudo frente à criminalização das religiões 

de matriz africana. As mulheres negras, especialmente as ialorixás, desempenham 

um papel central nesse processo, pois são guardiãs de conhecimentos ancestrais 

sobre a terra e a espiritualidade. Essa compreensão de território transcende as 

delimitações geográficas convencionais e se ancora na memória coletiva, na 

oralidade e na insurgência das comunidades tradicionais. 

Suas palavras recuperam acontecimentos, vínculos sanguíneos, histórias de 

líderes pioneiras do candomblé e até registros de perseguição policial, 

demonstrando que a oralidade e as práticas religiosas afro-brasileiras são 

tecnologias de resistência. Nesse sentido, sua narrativa se alinha ao conceito de 

cartografia afetiva, proposto por Ailton Krenak, ao mapear espaços não apenas pela 

localização física, mas pela vivência, pela ancestralidade e pelos afetos que os 

constituem. O próprio conceito de "assentamento", central nos terreiros, reforça 

essa dimensão de territorialização simbólica e espiritual. 

As descrições de Mãe Menininha revelam como, ao longo das gerações, as 

ialorixás articularam cultura e política negra por meio de seus corpos, de seus 

terreiros e dos assentamentos sagrados dos orixás, representados por pequenas 

casas dentro dos terreiros e pelas árvores sagradas. Outro símbolo dessa 

territorialização é o alicerce da casa, onde são depositados elementos como água dos 

axés, penas, moedas, água benta, flores, entre outros materiais (Carneiro, 1977). No 

candomblé, o ritual de "assentar" uma divindade é uma forma de demarcação 

territorial e espiritual, conferindo identidade e força ao espaço. 

A noção de "anterioridade", proposta por Jurema Werneck, ressoa nos relatos 

de Mãe Menininha, ao evidenciar que a história e a organização espacial das 

populações negras e indígenas desafiam a cartografia utilitarista europeia, voltada 

para a dominação dos espaços e baseada em fundamentos coloniais. A entrevista de 

Mãe Menininha reafirma essa anterioridade ao mostrar que os terreiros são mais do 

que territórios situados na cartografia ocidental. Os terreiros, na dimensão afro-

diaspórica da ocupação material e simbólica dos territórios rurais, florestais e 

urbanos, são centros de resistência política e cultural, espaços de transmissão de 

saberes ancestrais e de articulação da cultura negra. 

A entrevista nos permite refletir sobre o papel das mulheres negras na 

construção de políticas feministas antirracistas, baseadas no conhecimento 

ancestral e na luta pela preservação territorial. Seus relatos desenham um 

mapeamento afetivo de Salvador, conectando diferentes espaços por meio da 

culturalidade e religiosidade negra. O conceito de assentamento dos orixás, 

15 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

entendido como uma tecnologia tradicional de ocupação e resiliência, transforma os 

terreiros em espaços de formação política e cultural, reafirmando a relação 

indissociável entre corpo, território e memória. 

A publicação desta entrevista no dossiê "Metodologias Emancipatórias: 

Produção de Conhecimento e Formação Popular em Comunidades Negras" fortalece 

seu impacto ao inseri-la em um contexto de construção coletiva do saber. Seu relato 

não apenas preserva a memória histórica e espiritual do candomblé, mas também 

contribui para a formação popular de comunidades negras e candomblecistas, 

oferecendo ferramentas para compreender a centralidade dos terreiros na 

resistência política e na transmissão de conhecimentos ancestrais. Dessa forma, a 

entrevista de Mãe Menininha reafirma o candomblé como um espaço de educação e 

emancipação, no qual a oralidade se mantém como uma tecnologia de ensino, 

memória e pertencimento, essencial para a continuidade das tradições afro-

brasileiras. 

A publicação desta entrevista contribui significativamente para os estudos 

afro-diaspóricos, fornecendo novas camadas de leitura sobre a presença negra no 

Brasil e a resistência das religiões de matriz africana. Mais do que um testemunho 

histórico, sua fala reafirma o poder das cartografias afetivas e das memórias 

ancestrais como formas de existência e permanência dos povos negros no território. 

 

 
Referências 

 
BÉHAGUE, G. Entrevista Menininha, 50 anos de mãe de santo: entrevista com a 
ialorixá Mãe Menininha do Gantois. 1972. Reel-to-reel audio tape n. 23, box 3. 
Gerard Béhague Collection, Benson Latin American Collection, Rare Books and 
Manuscripts, University of Texas at Austin, Austin, TX. 

CARNEIRO, E. Candomblés da Bahia. São Paulo: Civilização Brasileira, 1977. 

CARNEIRO, S. Mulheres em movimento. In: Estudos Avançados, v. 17, n. 49, p. 
117-132, 2003. 

BRAGA, J. Na gamela do feitiço: repressão e resistência nos candomblés da 
Bahia. Salvador: EDUFBA, 1995. 

BRAGA, J. O jogo de búzios: um estudo da adivinhação no candomblé. São 
Paulo: Editora Brasiliense, 1988. 

KRENAK, A. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

NASCIMENTO, B. O conceito de quilombo e a resistência cultural negra. In: 
RATTS, Alex (Org.). Uma história feita por mãos negras: relações raciais, 
quilombos e movimentos. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. p. 41-49. 

NÓBREGA, C.; ECHEVERRIA, R. Mãe Menininha do Gantois: uma biografia. 
Salvador: Corrupio; Rio de Janeiro: Ediouro, 2006. 

SODRÉ, M. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Petrópolis: 
Vozes, 1988. 

16 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725291, jan./dez. 
2025. 

 

VERGER, P. Orixás: deuses Iorubás na África e no Novo Mundo. Salvador: 
Corrupio, 1997. 

WERNECK, J. Of Ialodês and Feminists: Reflections on Black Women's Political 
Action in Latin America and the Caribbean. Cultural dynamics, Londres, v. 19, 
n. 1, p. 99-113, mar. 2007. 

17 


