
Pedagogía de la Indigenidad 
Negra: Lucha por la identidad 

Garífuna en Honduras 

Pedagogy of Black Indigeneity 
The fight for Garifuna identity 

in Honduras 

Rony Castillo * 

 

 
 

Imperatriz (MA), e­0725945, jan./dez. 2025. 

ISSN 2675­0805 

 
 
 
 

 
Recebido em: 04 de março de 2025 

Aprovado em: 15 de dezembro de 2025 

 
 
 
 

“… yo no soy inglés, ni francés, ni español, 
ni quiero ser nada de esto: soy un caribe, un caribe sin 

sujeción, no quiero ser más…” 
(Gazeta de Guatemala, 18 de junio de 1797). 

 

 

Resumen 

 
La negritud e indigenidad son dos categorías construidas que integran o 
[con]forman la identidad Garífuna. A pesar de un marcado proceso de racialización, 
los Garífunas han logrado durante muchas décadas construir y fortalecer su 
identidad cultural en base a una lucha constante contra las políticas de exterminio, 
supremacistas y racistas. Mis argumentos en este artículo se derivan de mis 
vivencias ancestrales durante mi investigación doctoral y durante mi ejercicio de 
defensoría desde el activismo de base con la Organización Fraternal Negra 
Hondureña. Con esta pedagogía de la indigenidad negra, demuestro que separar las 
categorías de negritud e indigenidad en la identidad Garífuna es un mecanismo 
colonial utilizado por la ‘supremacía’ para negar los derechos ancestrales del pueblo 
Garífuna en Honduras. Consiste en enfatizar la negritud y negar la indigenidad de 
los Garífunas para excluirlos de los derechos al acceso, uso, y goce de las tierras y 
territorio ancestral y de otros derechos conexos. Los saberes Garífunas enseñan que 
la garifunidad o la identidad Garífuna va más allá de la negación o la afirmación de 
alguna de sus categorías constitutivas, negra o indígena. Se trata de superar la 
dicotomía o las dualidades coloniales impuestas por los estados nacionales 
fundados bajo la lógica de la reducción racial del negro, el exterminio y el despojo. 

 
Palabras Claves: Indigenidad negra, identidad, Garífuna, Pedagogía de la 

indigenidad 
 

 

* OFRANEH­ Universidad Garifuna. E­mail: ronyleonidas@yahoo.com. 

 
 

 
1 

mailto:ronyleonidas@yahoo.com


Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725945, jan./dez. 
2025. 

 

Abstract 

 
Blackness and indigeneity are two constructed categories that make up or constitute 
the Garifuna identity. Despite a marked process of racialization, the Garifuna have 
managed for many decades to build and strengthen their cultural identity based 
on a constant struggle against policies of extermination and supremacy. My 
arguments in this article are based on my experiences during my doctoral 
research and my grassroots activism with the Honduran Black Fraternal 
Organization. In this pedagogy of black indigeneity, I demonstrate that separating 
the categories of blackness and indigeneity in the Garifuna identity is a colonial 
strategy used by the ‘supremacist elite’ to deny the ancestral rights of the 
Garifuna people in Honduras. It focuses on emphasizing the blackness and 
denying the indigeneity of the Garifuna in order to exclude them from the rights 
to access, use, and enjoy ancestral lands and territory and other related rights. 
Garifuna knowledge teaches that Garifuna identity extends beyond the denial or 
affirmation of any of its constitutive categories, such as being Black or Indigenous. 
It is about overcoming the dichotomy or colonial dualities imposed by national 
states founded under the logic of racial reduction of blacks, extermination, and 
dispossession. 

 
Keywords: Black Indigeneity, Identity, Garifuna, Pedagogy of Black Indignity 

 

 
Introducción: La identidad como una construcción social 

 
Los Garífunas se autoidentifican como indígenas y negros al mismo tiempo, 

es decir reivindican una negritud indígena integrada. Esta identidad ha sido objeto 

de muchos estudios y controversias entre académicos, porque ha existido la idea de 

que no es posible que un grupo sea considerado negro e indígena a la vez (M. 

Anderson, 2007; Wade, 1993, 2007, 2010). Esta perspectiva dicotómica, herencia 

occidental, deber ser superada para entender las identidades construidas en el 

transatlántico. El Estado de Honduras ha seguido este camino errático para negarle 

los derechos al pueblo Garífuna y mientras por otro lado, el pueblo ha activado la 

resistencia ancestral, tal como ha sido evidenciado durante las luchas por la 

autonomía territorial de este pueblo. El estado neoliberal de Honduras ha sido 

consistente en negar la indigenidad de los Garífuna, no solo como una vía 

estratégica para la implementación de las reformas del “neoliberalismo 

multicultural” (Hale, 2005) sino también como una forma racializada de expresar 

el desprecio y el menosprecio a la negritud. Soy del argumento que aun cuando los 

Garífunas entran dentro de las categorías culturales y raciales de indigenidad y 

negritud, el Estado insiste en asentar su negritud como una forma de negación de 

sus derechos territoriales y por ende promover su desplazamiento y despojo de sus 

territorios ancestrales. ¿Con esto en mente, qué tipo de identidad es atribuible al 

pueblo Garífuna? ¿Qué tipo de identidad es posible negociar en un contexto en el 

que el neoliberalismo multicultural ha cedido campo al neoliberalismo extractivo, 

mismo que se alimenta de la persecución, criminalización, asesinatos y desaparición 

de los defensores de los territorios y además hace transas con el narcotráfico y el 

capital transnacional? 

2 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725945, jan./dez. 
2025. 

 

Para responder estas preguntas es necesarios aclarar y abordar lo que estoy 

tratando de expresar con identidad. Luis Urrieta Jr., en el primer capítulo de su libro 

Cultural Constructions of Identity basa la definición de identidad en dos premisas: 

a) la identidad como un proceso de formación y conversión de sujetos, y 

b) el poder como base para la pertenencia o no a una identidad. Lo que Urrieta 

resalta en estos dos preceptos es la evolución del concepto de identidad que ha 

pasado de una descripción de cómo el sujeto es posicionado por otros y / o 

posicionado por sí mismo, a una concepción más compleja que matiza la formación 

del sujeto sobre la experiencia de la vida (Urrieta; Noblit, 2018). Urrieta detalla la 

identidad como “una autopercepción, que es tanto existencial como categórico, 

tanto individual como sociocultural, y que cambia y se desarrolla con el tiempo” 

(Urrieta; Noblit, 2018, p. 4). Este concepto es atribuible tanto a la identidad 

individual como la identidad colectiva. La primera, “está ligada a las identificaciones 

de una persona o los sentidos y la actividad en torno a la pertenencia”. Y por el otro 

lado, la identidad colectiva se trata de cómo se forman esas nociones de “yo” y 

“otros” dentro y fuera del individuo y que inciden en la formación de categorías 

sociales de pertenencia (Urrieta; Noblit, 2018). Estas dos premisas están muy 

presentes en el contexto de formación de la identidad Garífuna, que por un lado 

manifiesta la interpelación y por el otro la auto­ identificación (M. Anderson, 2007; 

M. D. Anderson, 2009). 

Mi punto es que esta forma en que el Estado “interpela” al pueblo garífuna 

ha tenido una repercusión directa en el ejercicio de la autodeterminación y el 

devenir autonómico de las comunidades Garífunas. Desde la época colonial y en 

continuación con la construcción de los estados nacionales, a los Garífunas se le ha 

visto con lentes diferentes de como se ve a sí mismo o de cómo se autoidentifica. 

Por un lado, es catalogado como los “otros” que recae dentro de la categoría “negro”, 

incluidos sus diminutivos y sus correlaciones raciales: morenos, negritos, 

trigueños, afrodescendientes. Esta forma de negación al pueblo Garífuna de su 

identidad está basada en las diferencias y jerarquías raciales operadas por el 

dominio y el poder de un estado neoliberal, lo cual tiene una connotación directa en 

cómo el estado implementa sus políticas en relación con el pueblo Garífuna. 

Siguiendo la línea de pensamiento de Luis Urrieta, puedo sostener que es esta 

relación de poder, basado en la concepción occidental que determina y distribuye 

el “yo” individual y colectivo de los Garífunas como un argumento para promover 

su sumisión y dominación bajo estas categorías de poder jerárquico (Urrieta; Noblit, 

2018). 

Esta relación también la podemos registrar en el encuentro de los Garífunas 

con los colonizadores ingleses. Cuando los ingleses llegaron a las islas de San 

Vicente a mediados del XVI, distribuyeron la identidad, llamando a un grupo 

“caribes negros” y a otros “caribes rojos”(Coelho, 1981; González, 1988; Palacio, 

2007; Taylor, 1951). Fue una clasificación racial basada en una jerarquía de 

dominación como estrategia para agilizar la derrota y la sumisión de los nativos de 

la isla. Esta conformación de identidad basada en el poder era coherente con lo que 

representaba la categoría “negro” y que sumado con lo del “caribe”, simbolizaban 

los “despreciables” de esa región. Se podría afirmar que de esta 

3 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725945, jan./dez. 
2025. 

 

forma se inscribió la construcción de lo “negro” para los Garífuna y lo que persiste 

hasta el día de hoy. Si bien es cierto que la esclavitud fue la escena brutal de la 

deshumanización del negro, es también cierto que esta fue la pauta para las 

subsiguientes etapas de opresión y dominación, que, aunque variaron en el tiempo, 

mantuvieron su esencia en cuanto a su fundamento. Sin embargo, lo que sí está claro 

es que el negro no se crea para la esclavitud en sí, sino para resaltar el balance entre 

lo humano y lo no humano. Mi argumento es que se trató de una creación necesaria 

para la instalación de una matriz de dominación y poder basado en el uso 

permanente y continuo de la política de la superioridad de una raza sobre la 

inferioridad de otra. Entendiendo esta matriz como el núcleo principal para la 

clasificación y subordinación de lo negro al poder y la supremacía blanca. 

Esta matriz de dominación basada en esa jerarquía racial es la que hace creer 

que no puede existir un negro sin ser esclavo, un negro indígena y por tanto 

imposible que un negro clame el derecho a la tierra o territorio. Existe la creencia y 

convicción de que todo lo negro está relacionado con la esclavitud y África como 

atributo inherente de los “miserables de la tierra” (Fanon, 1963). Esta posición 

también la adoptaron muchos antropólogos y estudiosos que llegaron a Honduras a 

estudiar los orígenes y la identidad Garífuna. Por ejemplo, Coelho (1981), González 

(1988) y Taylor (1951) llegaron sin despojarse de sus posiciones de poder y de 

dominación que les concede su privilegio blanco. Mientras llevaba a cabo mi 

investigación doctoral en el 2019, un directivo de la Organización Fraternal Negra 

Hondureña (OFRANEH) me advertía a través de una pregunta: ¿qué tan diferente 

va a ser tu investigación de otros que han desarrollados estudios sobre los 

Garífunas?1 Mi respuesta parecía obvia, por el hecho de estar discutiendo mi 

investigación con una organización de base, sin embargo, el hecho de venir de 

una universidad “gringa” me revestía de cierto poder del cual “yo” todavía no estaba 

consiente. Me seguían manifestado: “aquí llegan muchos negando y cuestionando 

nuestra tradición oral y terminan desestimando nuestra autoridad ancestral”. Desde 

ese momento me propuse a mí mismo que no solo debía hacer las cosas diferentes, 

sino que también habría que hacer el esfuerzo por desabordar el barco de la 

dicotomía occidental y ponerme los lentes de una construcción emica de identidades 

que dé la posibilidad al pueblo de [auto]identificarse y además de mostrar una 

identidad que no necesariamente calza en un imaginario académico occidentalista. 

 
¿Por qué si son Negros son también indígenas? 

 
El antropólogo Garífuna Joseph Palacios se preguntaba didácticamente: 

¿cómo es que los Garífunas adquirieron el estatus de indígenas? (Palacio, 2007). Su 

respuesta fue aún más impresionante al argumentar que la única forma de haberse 

hecho esta pregunta es porque los Garífunas son negros dentro de una región, muy 

pendientes del color de piel, que “atribuye identidad indígena solo a 
 

1 Notas de campo, reunión de planificación de la investigación con la OFRANEH el 24 de julio 2018: 
Oficina de la OFRANEH en La Ceiba, Atlántida 

4 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725945, jan./dez. 
2025. 

 

las personas con color de piel oliva” (Palacio, 2007, p. 2). Palacios (2007) afirma 

que esta cuestión de la piel siempre será problemática, especialmente en la 

percepción de aquellos, que han acusado a los garífunas de usurpar una identidad 

que no es realmente la suya. Los Garífunas iniciaron a indagar sobre su indigenidad 

cuando ellos y otros grupos bioculturales de ascendencia nativa americana dentro 

del “Circum­Caribe” adoptaron el término genérico a fines de la década de 1980. La 

aceptación de lo “indígena”, no es casual. Vino precedido de una necesidad de 

reivindicar los derechos ancestrales y de voltear la mirada hacia la rivera del rio 

Orinoco y que encontró en el movimiento político que se originó en Latinoamérica 

con lo relativo a la preparación de la conmemoración de los 500 años de la invasión 

colonial. Un indicador regional fue la adopción del Convenio 

169 de la OIT para pueblos Indígena y Tribales, la formación en 1989 de la 

Organización Caribeña de Pueblos Indígenas (COIP) por pueblos de las antiguas 

colonias británicas de Guyana, Trinidad y Tobago, San Vicente, Dominica y Belice 

(Palacio, 2007). La mayor validación global se produjo en 1992 cuando la COIP fue 

aceptada como organización miembro del Consejo Mundial de Pueblos Indígenas 

(WCIP). El uso de la designación “pueblos indígenas” ha sido refinado por agencias 

multilaterales, incluidas las Naciones Unidas, la Organización de Estados 

Americanos y la Organización Internacional de Trabajo. Anteriormente, estas 

personas, también llamadas amerindios, se autoidenticaban usando sus propios 

nombres tradicionales, caribe o Garífuna. 

Este extremo se puede evidenciar en una conversación que Ruy Coelho 

recogió en sus notas de campo durante su investigación doctoral entre él, un 

participante y Douglas Taylor (ambos antropólogos del siglo XX que consagraron 

muchas horas de trabajo de campo para entender los orígenes de la población 

Garífuna), publicado por Mark Anderson en su artículo titulado “Los garífunas 

hondureños y los significados de negro en los años 1930 y 1940” (M. Anderson, 

2010) 

 
Apenas hace poco pude ver claramente un episodio interesante que ocurrió 
con Sebastián. Una vez Sebastián nos preguntó a Taylor y a mí si todos los 
negros originalmente venían de África. Dijimos que no, y le contamos 
sobre los melanesios, a quienes también se les considera negros. Después 

preguntó de dónde venían los caribes. Taylor le mostró San Vicente en el 
mapa y, mientras apuntaba a la región norte de Sudamérica y a las Antillas, 
le dijo que había habido caribes en toda esa región y que todavía existían 
muchos. “¡Entonces ¿por qué dicen que todos los negros vienen de 
África?!”, exclamó. En su mente, caribe y negro eran términos 

equivalentes. Taylor le mostró unas fotografías que habían sido tomadas 
en Dominica, y le contó sobre la mezcla de sangre india y negra que se está 
dando hoy en día en esa isla. Notamos que estaba avergonzado y 
decepcionado. Para la noche de Navidad ya había olvidado todo sobre los 

caribes con facciones indias que había visto, y recordaba solamente un 
hecho: que existían negros que venían originalmente de sitios fuera de 
África (Anderson, 2010, p. 30). 

5 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725945, jan./dez. 
2025. 

 

Cuando los Garífuna enfatizan su identidad Garífuna no pretenden negar 

alguna de sus formas constitutivas, negro o indio. Por el contrario, las enfatizan 

ambas y se desmarcan de la dualidad afro­indígena, negro e indígena para buscar la 

integralidad de su identidad bajo la categoría Garífuna. Yo no encontré ninguna 

evidencia, ni en mi interacción durante mi trabajo campo y ni en la tradición oral y 

mucho menos los textos publicados por destacados escritores Garífunas (Suazo, 

1991), alguna tendencia a negar su origen africano. Si bien es cierto que lo “negro” 

fue creado por y para la esclavitud, también es cierto que no todos los negros fueron 

esclavizados. Hubo un fuerte grupo de “negros” que escaparon y enfrentaron a los 

esclavizadores y nunca fueron esclavizados, este es el caso que los ancestros 

Garífunas nos han venido transmitiendo de generación en generación. Y si también 

es cierto que los negros fueron traídos a las Américas a través del transatlántico para 

servir como esclavos, también es cierto que hubo negros que llegaron a las Américas 

sin servir como esclavos (Telles; Paschel, 2014; Wade, 2010). Durante mi trabajo de 

campo no encontré alguna evidencia que me indica que los Garífunas nieguen su 

origen africano, por el contrario, los Garífunas reivindican el ser Garífuna como una 

construcción identitaria establecida en las américas antes de la conformación de 

cualquiera de las colonias modernas. 

El énfasis que los Garífunas hacen sobre su identidad étnica (indígena) no es 

meramente una estrategia para asegurar “su participación política y económica en 

la sociedad mayor” sino el reclamo de algo que efectivamente es parte de su 

identidad y que su integración en la identidad Garífuna hace aún más fuerte su 

resistencia a desaparecer y consolidar un proyecto de autonomía como alternativa a 

la propuesta del neoextractivismo. Un ejemplo de esto es que la propuesta de 

autonomía de Vallecito incluye la creación de la Universidad Garífuna o la Casa de 

Saberes Ancestrales, que en caso contrario hubiera sido mucho más fácil utilizar 

otras metodologías de lucha para atraer regionales de universidades existentes al 

territorio Garífuna. Mientras los Garífuna consolidan su identidad étnica como 

parte de su reivindicación histórica y política, el estado y la sociedad hondureña por 

el otro lado consolida sus políticas raciales alrededor del ideal colonial de la superior 

blanca y el imaginario de la inferioridad del negro. 

El Estado implementó estas políticas de diferentes formas. Una de las más 

destacadas, fue la implementación de propuesta basadas en una sobreposición de lo 

“indio” sobre lo “negro”, que fue acompañada por el imaginario del mestizaje entre 

europeos­indígena con la ausencia de lo “negro” (Euraque, 1996; 1998). Las 

escuelas, los medios de comunicación, los escritores, el sistema judicial y las iglesias 

contribuyeron a propagar e implementar este imaginario en el colectivo de la 

nación. En una entrevista con una señora de la comunidad de Cusuna, Iriona (una 

de las que acompañó a Lombardo Lacayo en Vallecito al inicio de los años 90s), me 

explicaba que los sacerdotes católicos decidían lo que se hacía y lo que no se hacía 

en las comunidades Garífunas, hasta el extremo que cambiaron los nombres y 

apellidos de la población. Según Anderson (2010) el Estado y la Iglesia impusieron 

un tipo de identidad sobre los Garífunas a través de una aculturación forzada, 

aplicaron los preceptos de un programa de integración nacional. Este proceso fue 

parte del legado de la herencia colonial del imaginario de superioridad 

6 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725945, jan./dez. 
2025. 

 

de una raza sobre otra basada en el color de la piel y el ideario del ciudadano común 

que está integrado por su mestizaje indio­ europeo contrapuesto al desprecio y la 

exclusión del “negro”. 

 
Inclusión y Exclusión: El pueblo Garífuna y las políticas de Racializacion 

 
En los 90s el gobierno liberal del presidente Carlos Roberto Reina emitió un 

acuerdo presidencial en donde por primera vez se declaraba a Honduras ‘un Estado 

multicultural y pluriétnico’, descrita por (Amaya, 2005, n.p.) de la siguiente 

manera: 

 
Multiculturalismo desempeña un elemento destacado en la conformación 
de una ‘nación pluriétnica’, ya que éste reconoce el valor igualitario de las 
etnias indígenas y negras en la conformación de la nación hondureña; de 
este modo, la transición de la ‘nación homogénea’ – que excluyó e 

[in]visibilizó a las etnias [más al pueblo negro] – , al reconocimiento de 
una “nación pluriétnica” y multicultural, en la que tanto los blancos, 
mestizos, indígenas, negros y otros grupos forman parte integrante de la 
‘nación’, evidentemente que marca un paso sustantivo hacia la 
construcción de una nación más democrática, incluyente, tolerante y 

multicultural” (la información en corchetes es mía) 

 

A diferencia de Amaya, considero que esta declaratoria del presidente Reina 

no cambió sustancialmente el curso de la política de racialización que desde la 

colonia se estableció con relación al negro. Esta declaratoria multicultural refleja 

nada más una mutación o una suavización de estas mismas políticas como una 

nueva estrategia de dominación, donde únicamente se le incluye al Garífuna como 

el negro “permitido” (Hale, 2002; 2004). Se trató de una movida política 

fundamentada en dos caras de la misma moneda, inclusión y exclusión. Un ejemplo 

de ello es que el Decreto presidencial se dio como producto de la presión de las 

organizaciones indígenas y negras a través de las “peregrinaciones” hacia la 

capital, cuando el 1992 demandaron la ratificación del convenio 169 de la OIT, el 

cual se ratificó dos años después, 1994. Posteriormente estas “peregrinaciones” 

se derivaron en el 1996 en la “Primera Marcha de los Tambores”, también conocida 

como “Primera Gran Marcha Pacífica del Pueblo Negro de Honduras” (Amaya, 

2005). La presión de estas marchas logró firmar un acuerdo con el presidente 

Reina sobre la titulación y saneamiento y ampliación de las tierras Garífunas (M. 

Anderson, 2010; Brondo, 2013). 

Charles R. Hale, en su artículo “Neoliberal Multiculturalism: The Remaking 

of Cultural Rights and Racial Dominance in Central América” ha dejado 

establecido que estas políticas culturales distintivas (junto con sus contrapartes 

sociopolíticas), son la relación integral entre estos nuevos derechos culturales y las 

reformas políticas económicas neoliberales (Hale, 2005). Hale enfatiza que, en 

momentos anteriores de la historia latinoamericana, el lenguaje hegemónico de la 

construcción de la nación ha sido el mestizaje. Esto consiste en el gesto de profunda 

reverencia por las raíces indígenas de la identidad nacional, combinado con un 

privilegio de la orientación europea. El Garífuna, el cual no 

7 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725945, jan./dez. 
2025. 

 

forma parte de ese imaginario del sujeto "mestizo", el Estado no lo ve como el 

portador de derechos y fuente de dinamismo político que mira hacia el futuro 

(Gordon, 1998; Hale, 2005, p. 2). En parte, tomando el surgimiento del 

activismo por los derechos culturales como un hecho inevitable, y por otra parte 

su antítesis que se presenta como a un nuevo principio articulador, el régimen 

emergente del “neoextractivismo” que Juliet Hooker ha denominado “the racial 

backlash” (reacción racial) (Hooker, 2020). 

Juliet Hooker en su libro “Race and the Politics of Solidarity” ha criticado las 

teorías del multiculturalismo por pretender separar estas categorías y discutirlas 

como que si se tratara de dos diferentes tipos de grupos. Hemos discutido en este 

documento de cómo la pedagogía de la identidad de la indigenidad negra del pueblo 

Garífuna ha desafiado esta dicotomía que obliga a los teóricos de construcción de 

identidades y a los propulsores del multiculturalismo a reformular este abordaje y a 

encaminarse a la propuesta de Hooker, en integrar las luchas por los derechos 

culturales y la superación de la opresión racial en una sola normativa. Mi argumento 

en esta línea es que la propuesta multicultural que enfrentan los Garífunas en 

Honduras son las manifestacines de un Estado que sobrepone una identidad 

nacional sobre las identidades colectivas de los pueblos indígenas y negro. Sin 

embargo, las comunidades Garífunas han generado diferentes respuestas a estas 

políticas. Las comunidades Garífunas no sólo han resistido la exclusión que ha 

instaurado el multiculturalismo, sino que también han propuesto una visión 

política alternativa a la dogmática propuesta neoliberal, “usando el sistema para 

luchar contra el mismo sistema” (Hooker, 2005; Mollett, 2006). 

En el 1994, Lombardo Lacayo, quien desde a finales de los años 1980s estaba 

al frente de la lucha de Vallecito, se convierte en alcalde municipal en el municipio 

de Limón, Colón. En una combinación entre su liderazgo visionario, la coyuntura 

del bum del “neoliberalismo multicultural” y la amistad con el presidente de turno 

(Carlos Roberto Reina 1994­1998), logró la titulación de más de 1200 hectáreas del 

territorio ancestral de Vallecito, quedando una porción mayor a esta en manos del 

empresario de la “palma africana”, el señor Miguel Facussé, quien junto con los 

militares, el gobierno y la iglesia católica crearon 4 asentamientos ladinas 

(mestizas) dentro del territorio Garífuna (Plan de Flores, Icoteas, Planes y Rio Miel). 

Para el caso de este último asentamiento, es una invasión del territorio de 

comunidad Garífuna de Punta Piedra por la cual el Estado de Honduras fue 

encontrado culpable a traves de uan sentencia de la Corte Interamericana de 

Derechos Humanos (Corte IDH) en el 2015 y obligado a reubicar dicha invasión, 

mandato que hasta la fecha no se ha cumplido. Rio Mieles una invasión que data del 

año 1993 y hoy está instalada como una comunidad compuesta; tiene escuela, 

kínder, iglesias, agua, patronato y un respaldo de las autoridades municipales 

(pertenece al municipio de Iriona). Y hoy bajo las actuales circunstancias del país y 

de la región, en donde se mezcla el interés extractivista, del narcotráfico y de la 

creación de las Zonas Especiales de Desarrollo, parece casi imposible que el Estado 

devuelva este territorio a las comunidades. Bajo el liderazgo de la OFRANEH, las 

comunidades han utilizados 

8 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725945, jan./dez. 
2025. 

 

estrategias desde marchas (en el caso de los 90s), tomas de carreteras (desde el 

2009), denuncias en el Ministerio Público hasta llegar a la Corte Interamericana 

de Derechos Humanos, en donde ha roto el récord de ser la única organización 

indígena en toda Centroamérica que ha llevado y ganado res casos contra un 

Estado. Bajo ese mismo esquema, se dio la propagación de las comunidades 

mestizas, iniciando como una invasión y hoy se ha convertido en asentamientos 

importantes en esa región. 

Así como la hegemonía del mestizaje le dio paso al neoliberalismo 

multicultural, hoy las comunidades Garífunas enfrentan la irrupción de otro 

fenómeno mucho más agresivo, el neoextravismo. Esta nueva etapa, que se 

profundiza en Honduras con el golpe de Estado del 2009, consiste básicamente 

en el despojo de las comunidades Garífunas de sus territorios ancestrales con la 

excusa del ‘desarrollo’ sostenible. Implica la explotación y destrucción de los bienes 

comunes y la acumulación de capital con la tutela del Estado. A diferencia de 

la época anterior, este, promueve el deterioro de las estructuras organizativas, 

así como las manifestaciones culturales y espirituales de los pueblos indígenas y 

negros. El neoextractivismo, también está sumido en un paradójico desempeño, 

que promueve las políticas sociales basadas en la actividad extractiva para 

financiar políticas que suponen promover el bienestar social para todos (North; 

Grinspun, 2016). Sin embargo, hoy en día, las comunidades indígenas, negras y 

campesinas de Honduras están siendo criminalizadas, asesinadas y despojadas 

de sus territorios ancestrales, todo en el nombre de lo que se denomina el "interés 

nacional" (Castillo, 2019; Hooker, 2020). 

Las comunidades indígenas, negras y defensores de los bienes comunes 

representan un obstáculo no solo para el neoextractivismo per se, sino para sus 

operaciones subyacentes, el narcotráfico y el lavado de activos. La comunidad 

Garífuna de Vallecito, sigue siendo un territorio en disputa y de resistencia. Las 

luchas Garífunas enfrentan la nueva jerarquía racial que ha venido a [re]ordenar las 

relaciones de poder y por tanto el nuevo marco para la negociación y la asignación 

de identidades. Es un regreso al pasado tomando el camino hacia el futuro. Es decir, 

presenta una nueva reconfiguración de las relaciones sociales en las comunidades 

priorizando las políticas coloniales y de los colonos nacionales o internos. 

Las mujeres han tenido que ir en la delantera de la resistencia y la lucha 

del pueblo Garífuna, no solo como un principio de conservación de la identidad de 

un pueblo íntegro, sino también para enfrentar el exterminio y la tercera 

expulsión de las comunidades. Las defensoras Garífunas afirman que la garantía 

de la sobrevivencia cultural depende directamente de la garantía del territorio 

ancestral. Tal cual lo manifestó una señora de Vallecito: “nosotros 

acompañamos esta lucha desde hacen muchos años, no repartimos estas tierras 

porque no es de nadie en particular. Es de todos nosotros y los que vienen 

detrás de nosotros, porque no hay Garífuna sin 

9 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725945, jan./dez. 
2025. 

 

tierra. Sin tierra no somos nadie.”2 La mujer ejerce un papel central tanto 

en el ejercicio espiritual, como en la conservación del territorio basada en 

la herencia matrilineal. 

La defensa del territorio está sumamente entretejida con la espiritualidad del 

pueblo Garífuna. Cada asamblea o acción política inicia con una ceremonia 

espiritual liderada por mujeres garífunas. A través de ritos y bailes ¨las buyeis¨ 

(mujeres guías espirituales) evocan y hacen un llamado a los ancestros y ancestras, 

pues según el pueblo garífuna sus antepasados intervienen diariamente en sus vidas 

y en las acciones que, como comunidad, de forma colectiva, realizan. Este grupo de 

Buyeis conforman actualmente la red de Buyeis que dirige todas las ceremonias y 

ritos espirituales de la OFRANEH y además son quienes dirigen las actividades 

espirituales en las comunidades y regiones que representan. Los hombres y mujeres 

adultas, al igual que las y los jóvenes, con una particular reverencia, obedecen las 

peticiones, los mandatos e instrucciones de estas lideresas. Las buyeis y las lideresas 

de los “clubes ancestrales” (conocido como Fedu) son fundamentales en 

conservación y la defensa de los territorios. Así lo manifestó, uno de mis alumnos 

de la clase de lengua Garífuna, cuando expliqué la composición de género que 

conforma la lengua Garífuna: “desde niños se nos enseña a respetar la voz de las 

mujeres, particularmente las de mayor edad, que son, a la vez, las que se reúnen 

para adoptar decisiones importantes para sus comunidades, siempre guiadas por la 

voz de sus ancestras y ancestros”3. 

 
A manera de Conclusión 

 
Con esta pedagogía de la identidad de la negritud indígena, la experiencia y 

la lucha de los Garífunas en Honduras nos confirman que la identidad, el poder y el 

control de los recursos se interceptan cuando se habla de la construcción y la 

negociación de las identidades (Brondo, 2013). Y como lo afirma (Urrieta; Noblit, 

2018), la identidad está relacionada con la formación del sujeto y poder. La 

identidad es una construcción y un producto social, y las personas crean su 

identidad a través de interacciones con otros, como seres situados y simbólicos. Los 

individuos se convierten en "sujetos" al ocupar posiciones con significados 

yuxtapuestos a ellos y al reconocer el significado adjunto a esa categoría de 

identidad (Foucault, 1979). Es decir, los Garífunas pueden tomar sentido de la 

categoría de identidad de acuerdo con el significado que ellos mismos le quieran dar 

y la posición que quieran tomar al respecto, independientemente de las atribuciones 

que otros le hagan. Consecuentemente, un grupo puede, en el caso de la comunidad 

Garífuna, rechazar categóricamente ser enmarcado en un estado de alteridad. Estos 

procesos confirman que la categoría de "ser Garífuna" significa algo 

convincentemente diferente de ser solo “negro” o de ser solo “indígena”, incluso 

diferente de "ser hondureño". El Garífuna reivindica una negritud indígena 
 

2 Apuntes del diario de campo, comentarios y conclusiones de la caminata de reconocimiento del 
territorio en litigio de Vallecito, Colón, 2 de agosto 2019. 
3 Registro de campo, clase de Garífuna al Centro Básico de Vallecito, el viernes 22 de mayo del 2019. 

10 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725945, jan./dez. 
2025. 

 

como una categoría identitaria que supera la dicotomía occidental de negro/indio, 

afro/indígena, raza/etnicidad y raza/ cultura para darle surgimiento a una nueva 

categoría que sobrepone raza y etnicidad (Hooker, 2009; 2012). 

No es posible accionar un tipo de identidad diferente en un contexto en 

el que el neoliberalismo multicultural ha cedido campo al neoextractivismo, 

alimentando-se de la persecución, criminalización, asesinatos y desaparición 

de los defensores de los territorios y además hace transas con el narcotráfico y 

el capital transnacional. Cuando los Garífuna enfatizan la integralidad de su 

identidad, no pretenden negar alguna de sus formas constitutivas, negro o indio. 

No se trata, necesariamente, de posiciones contradictorias o ambiguas, sino que 

tiene su lógica, presenta resultados de resistencia y de sobrevivencia y de 

reafirmación de su identidad negada. No importa qué categoría se pudiera 

invocar ante cualquier contexto o circunstancia, lo que sí es importante es que 

esa categoría no deberá estar en contraposición de la otra constituya de la identidad, 

sino complementarias. Por ejemplo, la lucha de la comunidad Garífuna ante la Corte 

Interamericana de Derechos Humanos utilizando el derecho a la propiedad 

territorial establecido en el Convenio 169 de la OIT enfatiza la categoría indígena, 

sin embargo, no puede dejar de lado su negritud para ser indígena sólo el 

momento del juicio o durante el proceso de la demanda. En otras palabras, 

cuando el Garífuna demanda: “llámeme como soy” (Garífuna), está afirmando que 

es posible ser negro e indígena al mismo tiempo. Solo de esta forma puede hacer 

frente a un contexto geográfico, social, económico y político en que actualmente 

vive. 

Finalmente, en el contexto actual de persecución, criminalización, de 

despojo, y de asesinatos en contra de los y las lideresas solo es posible una identidad 

que supere el concepto occidental de la identidad: “uno es lo que el otro no es” 

(Urrieta; Noblit, 2018). Es decir, ante políticas racializadas y contextos racistas, 

donde el Garífuna es categorizado en el fondo inferior de la pirámide de la 

jerarquía racial impuesta por los grupos o elites de poder que representan el 

privilegio y la supremacía blanca, solo queda ser Garífuna. Los Garífunas fueron 

excluidos de la identidad nacional hondureña promovida a través del imaginario 

del mestizaje durante una parte significativa de su tiempo en la nación.  Sin 

embargo, el manifiesto de identidad del Garífuna de hoy hace eco del manifiesto 

de ayer como la consolidación de una construcción cíclica y contextualizada: yo 

no soy inglés, ni francés, ni español, ni quiero ser nada de esto: soy un caribe, un 

caribe, sin sujeción, no quiero ser nada más…” 

 

 
Referencias  

 
AMAYA, J. A. “Reimaginando” la nación en Honduras: De la “nación homogénea” 
a la “nación pluriétnica”. Los negros garífunas de cristales, Trujillo. AFEHC. 
Asociación Para El Fomento de Los Estudiso Historicos de 
Centroamerica, 15. 2005. Disponible en: https://www.afehc­historia­ 
centroamericana.org/index_action_fi_aff_id_365.html. Acesso en: jan. 2025. 

11 



Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725945, jan./dez. 
2025. 

 

ANDERSON, M. When Afro Becomes (like) Indigenous: Garifuna and Afro­ 
Indigenous Politics in Honduras. The Journal of Latin American and 
Caribbean Anthropology, 12(2), 384–413. (2007). Disponible en: https:// 
doi.org/10.1525/jlat.2007.12.2.384. Acesso en: fev. 2024. 

ANDERSON, M. Los garífuna hondureños y los significados de “negro” en los 
años1930 y 1940. In: E. Cunin (Ed.), Mestizaje, diferencia y nación: Lo 
“negro” en América Central y el Caribe (Primera edición). Instituto Nacional de 
Antropología e Historia. 2010. Disponible en: https://www.academia.edu/ 
4160613/Los_gar%C3%ADfuna_ hondureños_y_los_ signficados_de_ 
negro_en_los_años_1930_y_1940. Acesso en: fev. 2025. 

ANDERSON, M. D. Black and indigenous: Garifuna activism and consumer 
culture in Honduras. University of Minnesota Press. 2009. 

BRONDO, K. V. Land grab: Green neoliberalism, gender, and Garifuna 
resistance in Honduras. The University of Arizona Press. 2013. 

CASTILLO, R. L. Leave or Die: Neoextractivism and the Garifuna Experience in 
Honduras. Society for Cultural Anthropology. 2019. Disponible en: https:// 
culanth.org/fieldsights/leave­ordie­neoextractivism­and­the­garifuna­experience­ 
in­honduras. Acesso en: jun. 2025. 

COELHO, R. G. de A. Los negros caribes de Honduras (1a ed. en español.). 
Editorial Guaymuras. 1981. 

EURAQUE, D. A. Estado, poder, nacionalidad y raza el la historia de 
Honduras: Ensayos. Ediciones Subirana. 1996. 

EURAQUE, D. A. The Banana Enclave, Nationalism, and Mestizaje in 
Honduras,1910s­1930s. In: A. CHOMSKY; A. LAURIA­SANTIAGO (Eds.). 
Identity and Struggle at the Margins of the Nation­State: The Laboring 
People of Central America and the Hispanic Caribbean. Durham: Duke University 
Press Books. 1998. pp. 151–168. 

FANON, F. The wretched of the Earth. New York: Grove Press. 1963. 

FOUCAULT, M. Discipline and punishment: The birth of the prison. New 
York: Vintage Books. 1979. 

GONZÁLEZ, N. L. S. Sojourners of the Caribbean: Ethnogenesis and 
ethnohistory of the Garifuna. University of Illinois Press. 1988. 

GORDON, E. T. Disparate Diasporas: Identity and Politics in an African­ 
Nicaraguan Community. Austin: University of Texas Press. 1998. Disponible en: 
https://repositories.lib.utexas.edu/handle/2152/6081. Acesso en: ago. 2025 

HALE, C. R. Rethinking indigenous politics in the era of the “Indio Permitido.” 
NACLA Report on the Americas, 38(2), 2004. pp. 16–21. Disponible en: 
https://doi.org/10.1080/10714839.2004.11724509. Acesso en: ago. 2025. 

HALE, C. R. Neoliberal Multiculturalism. PoLAR: Political and Legal Anthropology 
Review, 28(1), 10–19. 2005. Disponible en: https://doi.org/10.1525/ 
pol.2005.28.1.10. Acesso en: mar 2025. 

12 

http://www.academia.edu/


Rev. Hum. & Educ., Imperatriz (MA), v. 7, e-0725945, jan./dez. 
2025. 

 

HOOKER, J. Indigenous Inclusion/Black Exclusion: Race, Ethnicity and 
Multicultural Citizenship in Latin America. Journal of Latin American 
Studies, 37(2), 285–310. 2005. Dispinibel en: https://doi.org/10.1017/ 
S0022216X05009016. Acesso en: mar 2025. 

HOOKER, J. Negotiating Blackness within the Multicultural State. In: K. Dixon; J. 
Burdick (Eds.). Comparative Perspectives on Afro­Latin America. 
Gainesville: University of Florida Press, 2012. 

HOOKER, J. (Ed.) Black and Indigenous Resistance in the Americas: From 
Multiculturalism to Racist Backlash. Lexington Books. 2020. 

NORTH, L. L.; GRINSPUN, R. Neo­extractivism and the new Latin American 
developmentalism: The missing piece of rural transformation. Third World 
Quarterly, 37(8), 1483–1504. 2016. Disponible en: https://doi.org/ 
10.1080/01436597.2016.1159508. Acesso en: dez. 2024. 

PALACIO, J. Cómo fue que los Garifuna adquirieron el estatus de indígenas? 
Reconstrucción de la persona cultural de los nativos de Centroamérica. Revista 
Pueblos y fronteras digital, 2(4), Article 4. 2007. Disponible en: https:// 
doi.org/10.22201/cimsur.18704115e.2007.4.226. Acesso en: dez 2024. 

SUAZO, S. De Saint Vincent a Roatán: Un resumen etnohistórico garífuna 
[Yurúmaingien dagá Rubadan: murusun lídangien lúragate garífuna 
yurúmainalabürühan]. CEDEC. 1991. 

TAYLOR, D. M. The Black Carib of British Honduras. Wenner­Gren Foundation 
forAnthropological Research. 1951. 

TELLES, E.;PASCHEL, T. Who Is Black, White, or Mixed Race? How Skin 
Color,Status, and Nation Shape Racial Classification in Latin America. American 
Journal of Sociology, 120(3), 864–907. JSTOR. 2014. Disponible en: 
https://doi.org/10.1086/679252 

URRIETA, L.; NOBLIT, G. W. Cultural constructions of identity: Meta­ 
ethnography and theory. Oxford University Press. 2018. 

WADE, P. Blackness and race mixture: The dynamics of racial identity in 
Colombia. Johns Hopkins University Press. 1993. 

 

13 


