
 

1 
Esta obra está licenciada com uma licença Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 
Internacional. 

Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 
Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

 

 

 DOI: https://doi.org/10.18764/2178-2229v32n4e26010 
 Vídeos e letras que falam da origem: ancestralidade 

e memória das serras, igarapés e do povo Wapichana 
 
Videos and write that talk about origin: ancestralism and memory of 
the ridges, streams and Wapishan indigenous 
 
Videos y letras que hablan del origen: ancestros y memoria de las 
montañas, arroyos y el pueblo Wapichana 

 
 

Ananda Machado  
 Orcid: http://orcid.org/0000-0002-3363-2587    

 
 
Resumo: A questão norteadora deste artigo é: em que medida a publicação de vídeos e livros na 
língua Wapichana contribui para aumentar seu prestígio e divulgar os conhecimentos desse povo? Há 
demanda por materiais na língua Wapichana para serem usados nas escolas indígenas. De 2020 a 
2023 vídeos e livros foram publicados nas línguas Wapichana, Portuguesa e Inglesa, fruto da 
pesquisa Inventário Nacional da Diversidade Linguística (INDL) Wapichana e Macuxi da Região Serra 
da Lua/RR. O estudo é relevante porque permitiu que jovens pesquisadores ouvissem seus avós, 
filmassem, transcrevessem e traduzissem suas falas, para fortalecer o uso dessa língua. Este texto 
reflete sobre os vídeos Kayzyd daya'u (Sobre a Serra da Lua), Namachiwe'u da'ynau, Atury Wa’u 
(Igarapé do Jacaré), Marupá daya'u (História do Marupá), Kywai dunuzuinhau kasarai kadyz kid (Os 
tipos de remédios indígenas), Histórias de Clóvis Ambrósio e Wapichannau da'yau (História dos 
Wapichana), contribuindo para ampliar a visão de quem desconhece esse povo indígena e seu 
território. A metodologia foi netnográfica e os principais resultados foram perceber a relação dos 
textos documentados com as discussões acerca da língua Wapichana, do território, da produção de 
literatura e de material para o ensino de Wapichana e de história. Os referenciais teórios são de 
intelectuais indígenas, discutindo transpessoalidade, memória como resistência, língua espírito, 
subjetividades, visões e poéticas sobre a existência, onde o homem é protagonista como o é uma 
serra ou um rio. E essa convivência traz uma ideia de território-pessoa. 
Palavras-chave: história Wapichana; literatura indígena; documentação linguística.  
 
Abstract: The question that guides this article is: to what extent does the publication of videos and 
books in Wapishana contribute to prestige and disseminate the knowledge of this people? There is a 
demand for materials in the Wapishana language to be used in indigenous schools. From 2020 to 
2023, videos and books were published in Wapishana, Portuguese, and English, as a result of the 
research National Inventory of Wapishana and Macuxi Linguistic Diversity (INDL) in Serra da Lua/RR 
Region. The study allowed young researchers to listen to their grandparents, film, transcribe, and 
translate their speeches, to strengthen the use of the language. This text aims to reflect on the videos 
Kayzyd daya'u (About Serra da Lua), Namachiwe'u da'ynau, Atury Wa'u, Marupá daya'u (History of 
Marupá), Kywai dunuzuinhau kasarai kadyz kid (Types of indigenous medicines), Stories of Clóvis 
Ambrósio and Wapichannau da'yau (History of the Wapichana), contributing to broaden the vision of 
those who don't know this indigenous people and their territory, helping to broaden the vision of those 
who were unfamiliar with this ethnicity. The methodology was netnographic and the main results were 
perceiving the relations between documented texts and the discussions about the Wapishana 
language, territory, literature and materials for teaching Wapishana and history. The theoretical 
references mainly include works by indigenous intellectuals discussing transpersonality, memory, 
resistance, spirit language, subjectivities, visions and poetics about existence. In this way, man is the 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://doi.org/10.18764/2178-2229v32n4e26010
http://orcid.org/0000-0002-3363-2587


 
 

2 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

protagonist as much as the mountain range and the river. And this coexistence brings an idea of 
territory-person. 
Keywords: Wapishana history; indigenous literature; linguistic documentation. 
 
Resumen: La pregunta que guía la discusión de este artículo es: ¿en qué medida la publicación de 
videos y libros en Wapishana contribuye a aumentar su prestigio y difundir el conocimiento del 
pueblo? Existe una demanda de materiales en Wapishana para su uso en escuelas. Entre 2020 y 
2023, se publicaron videos y libros en Wapishana, portugués e inglés, como resultado del INDL de las 
lenguas Wapishana y Macuxi de la región de Serra da Lua, RR. El estudio es significativo porque 
permitió a jóvenes investigadores escuchar a sus abuelos, filmar, transcribir y traducir sus discursos, 
fortaleciendo así el uso de esta lengua. Este texto tiene como objetivo reflexionar sobre los videos 
Kayzyd daya'u (Sobre la Serra da Lua), Namachiwe'u da'ynau, Atury Wa'u, Marupá daya'u (Historia de 
Marupá), Kywai dunuzuinhau kasarai kadyz kid (Tipos de Medicinas Indígenas), Historias de Clóvis 
Ambrósio y Wapichannau da'yau (Historia de los Wapishana), contribuyendo a ampliar la perspectiva 
de quienes no están familiarizados con este pueblo y territorio. La metodología utilizada fue 
netnográfica y los principales resultados fueron comprender la relación entre los textos documentados 
y las discusiones sobre la lengua Wapishana, el territorio, la literatura y materiales para la enseñanza 
de la lengua y la historia Wapishana. Los marcos teóricos contemplan las obras de intelectuales 
indígenas, que abordan la transpersonalidad, la memoria como resistencia, el lenguaje espiritual, las 
subjetividades, las visiones y la poética de la existencia, donde los humanos son protagonistas como 
las montañas y ríos. Esta coexistencia fomenta una noción de territorio-persona. 
Palabras clave: Historia Wapichana; literatura indígena; documentación lingüística. 
 

1 Introdução  

Cantar, dançar e viver a experiência mágica de suspender o céu é comum 
em muitas tradições. Suspender o céu é ampliar o nosso horizonte; não o 
horizonte prospectivo, mas um existencial. É enriquecer as nossas 
subjetividades, que é a matéria que este tempo que nós vivemos quer 
consumir. Se existe uma ânsia por consumir subjetividades – as nossas 
subjetividades. Então vamos vivê-las com a liberdade que fomos capazes 
de inventar, não botar ela no mercado. Já que a natureza está sendo 
assaltada de uma maneira tão indefensável, vamos, pelo menos, ser 
capazes de manter nossas subjetividades, nossas visões, nossas poéticas 
sobre a existência (Krenak, 2019, p. 32-33). 

A subjetividade do mundo Wapichana se faz presente em seus cantos, em 

suas danças e histórias que além de se fazer presente em cada corpo, amplia a 

visão de quem não conhecia esse povo indígena. Os avôs e avós serras, rios, 

igarapés e lagos são pessoas que nos encantam e contribuem para subir e manter o 

céu aonde está. Este artigo quer contribuir na compreensão das visões de mundo e 

das poéticas Wapichana. 

As narrativas Wapichana aqui contempladas, foram ouvidas e filmadas pelos 

(as) jovens pesquisadores (as) indígenas, transcritas e traduzidas por eles (as) no 

âmbito da pesquisa Inventário Nacional da Diversidade Linguística (INDL) 

Wapichana e Macuxi da Região Serra da Lua (RSL) /RR. Os vídeos editados estão 

disponíveis no canal do Programa de Valorização das Línguas e Culturas Indígenas 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


 
 

3 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

de Roraima (Extensão UFRR), no youtube1. São documentos legendados em 

Wapichana, em português e em inglês. Essas narrativas oriundas da oralidade, 

também fazem parte de publicações em livros nessas três línguas. Nos poucos 

casos nos quais os vídeos originalmente não foram filmados em língua ancestral, 

decidimos colocar a tradução para língua Wapichana em Paradkarynau Kaydyz dia’a 

Ruraimaa: As Línguas na Região Serra da Lua e nas legendas dos vídeos. 
As vozes das pessoas, das serras, dos igarapés, rios, lagos, dos animais, 

das plantas, sobretudo nas línguas indígenas, revelam a transpessoalidade desses 

seres. Fiorotti (2022) inspira a discussão sobre perspectivismo indígena e 

multipessoalidade:  

A partir do perspectivismo e da multipessoalidade podemos entrever que a 
construção da subjetividade dos povos indígenas pode assumir outras 
bases ontológicas que deslocam das categorias das sociedades ocidentais, 
por exemplo, de raça, classe social, racionalidade e mesmo identidade para 
espécie, agência cosmossocial, sensorialidade e transpessoalidade (Fiorotti, 
2022, p. 2). 

Na concepção da pesquisadora e escritora Macuxi, percebe-se a ideia de 

interseccionalidade. Ela interpreta as bases ontológicas indígenas sob vários 

prismas e ousa contemplar categorias que foram por muito tempo negadas pelas 

sociedades ocidentais. Sonyellen Fiorotti (2022) parte principalmente dos seus 

estudos das literaturas Macuxi e Taurepang, mas suas discussões contemplam 

também as Wapichana. Viveiros de Castro (1996) também observa essas 

especificidades: 

Os animais são gente, ou se veem como pessoas. Tal concepção está 
quase sempre associada à ideia de que a forma manifesta de cada espécie 
é um mero envelope (uma ‘roupa’) a esconder uma forma interna humana, 
normalmente visível apenas aos olhos da própria espécie ou de certos 
seres transespecíficos, como os xamãs. Essa forma interna é o espírito do 
animal: uma intencionalidade ou subjetividade formalmente idêntica à 
consciência humana, materializável, digamos assim, em um esquema 
corporal humano oculto sob a máscara animal (Viveiros de Castro, 1996, p. 
117). 

A perspectiva do autor também se aproxima da Wapichana, na qual a 

relação com os animais e com a terra, exige ouvi-los. As histórias que conhecemos 

ao assistir os vídeos com as vozes Wapichana, revelam uma ideia de território que 

não lida com seus elementos como recursos naturais e sim como seres, tão 
 

1https://www.youtube.com/channel/UCFNnXq7fpg22K_6lySlCo_q   

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://www.youtube.com/channel/UCFNnXq7fpg22K_6lySlCo_q


 
 

4 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

importantes quanto as pessoas e os animais. O homem é protagonista, assim como 

uma serra, os animais, as plantas e um rio. E essa convivência traz uma ideia de 

território diferente da geopolítica, incluindo outras concepções e relações. 

Ingold (2012, p. 29) sublinha a importância do ouvir, na relação com os 

povos indígenas, “[...] ouvir e sermos aconselhados com o que eles nos contam e 

cicatrizar a ruptura entre o ser e o saber. Essa cicatrização deve ser o primeiro 

passo rumo a uma forma mais aberta e sustentável de viver”. Portanto, ouvir esses 

narradores Wapichana é uma oportunidade ímpar.  

Haraway (2016) pensa territórios e corpos “deslimitados”, discute a simbiose 

entre animais, humanos e não humanos, criticando essas dicotomias: “As dicotomias 

entre mente e corpo, animal e humano, [...], natureza e cultura, homens e mulheres, 

primitivo e civilizado estão, todas, ideologicamente em questão” (Haraway, 2019, p. 

177, tradução nossa). Colocamos aqui a separação entre ancestral e 

contemporâneo em questão.  

As memórias compartilhadas nos vídeos e nos livros partem de um passado 

remoto e seguem no presente, sendo narradas por quem está hoje na ponta dessa 

ancestralidade. Munduruku (2018) faz referência a essa memória-resistência: 

A memória é um vínculo com o passado sem abrir mão do que se vive no 
presente. É ela que nos coloca em conexão profunda com o que nossos 
povos chamam de Tradição. [...] Ela, a Memória, é quem comanda a 
resistência, pois nos lembra que não temos o direito de desistir, caso 
contrário não estaremos fazendo jus ao sacrifício de nossos primeiros pais 
(Munduruku, 2018, p. 1).  

Em Roraima, vários sábios contam em suas línguas sobre a origem do seu 

povo, da sua comunidade, do nome das serras, dos igarapés e das pessoas. Os 

vídeos produzidos com o financiamento do Instituto do Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional (IPHAN), editados e legendados nas línguas indígenas, em 

português e em inglês nos permitem acessar esses mundos. É possível ainda 

conhecer a paisagem da comunidade de cada narrador (a). 

É importante lembrar que há falantes das línguas Wapichana e Macuxi em 

algumas outras Regiões de Roraima e também na República Cooperativa da 

Guiana, mas mantemos neste artigo o enfoque nos vídeos produzidos na Região 

Serra da Lua, território que é habitado majoritariamente por indígenas Wapichana. 

Nesse contexto há comunidades como Água Boa, Wapum e Marupá, nas quais 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


 
 

5 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

praticamente todos os moradores falam fluentemente a língua Wapichana. Outras 

comunidades usam menos a língua indígena em seu cotidiano, chegando, no caso 

da Tabalascada, a ter menos de 10% de sua população falando fluentemente a 

língua Wapichana. 

A língua Wapichana pertence à família linguística Aruak e é falada 

atualmente na Região Serra da Lua por aproximadamente 4.000 pessoas em 

contexto de mais de 10.000 pessoas que ali vivem. Por mais que as lideranças, 

avós, professores e instituições tenham o objetivo de fortalecer o uso dessa língua 

ancestral, o monolinguismo em língua portuguesa vem crescendo na Região. Por 

isso também foi importante documentar a língua e refletir sobre esse processo.  

Os vídeos documentados são referências de história oral importantes para a 

nova/ancestral história indígena que pretendemos ensinar nas universidades e 

escolas das terras indígenas, para decolonizar as fontes e ouvir as lideranças 

indígenas. Essas histórias evidenciam relações diferentes entre seres, com o 

território, com o tempo e o espaço. 

Em Wapichana há classificações interessantes referentes a tipologia da fala, 

evidenciando sua forma única de existir. Quando se narra algo que foi vivido, 

experienciado, chamam os narradores de kuadpayzu. E quando a história não foi 

vivida pelo narrador, classificam o gênero narrativo por kutuanhauda’u’au. 

Quando seus textos fazem referência à origem, reconhecem o poder dessa 

palavra ancestral que permite a expressão da memória. Wapichana (2021, p. 7) 

conta: “No começo de tudo, quando o céu morava perto e todos falavam a mesma 

língua, era uma verdadeira puri (Magia)”. No processo de documentação da fala 

Wapichana era objetivo prestigiar essa língua e memória ancestral. 

Há conceitos Wapichana que nos fazem perceber uma epistemologia/mundo 

particular, por exemplo, a palavra saadkariwei significa tanto desenho como escrita. 

Há quem chame os povos indígenas de ágrafos, mas as pinturas rupestres são 

inscrições milenares que configuram um tipo de escrita. E os Wapichana, no Brasil, 

começaram a ser alfabetizados na escrita alfabética em 1932, na comunidade 

Tabalascada. Poeticamente, essa coincidência em usar a mesma palavra 

saadkariwei pode ser interpretada como o ato de desenhar a memória com uma 

escrita alfabética. 

 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


 
 

6 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Figura 1 - Terras Indígenas da Região Serra da Lua 

 
Fonte: Machado, Bethonico e Santos (2023, p. 13). 
 

Em Macuxi, Panton significa história, mas também texto e literatura, 

podendo abarcar tanto a oralidade das contações de histórias, como sua escrita. 

Nossa pesquisa revela essas especificidades que alargam nossas noções de 

literatura, de história e de metodologias de análise de fontes. Consideramos os 

Eremukon (cantos) também literatura. 

Para contextualizar o recorte territorial da pesquisa na Região Serra da Lua, 

na sequência mostramos que fica localizada no estado de Roraima, nos municípios 

Bonfim e Cantá, e compreende um conjunto de nove terras indígenas (Tabalascada, 

Bom Jesus, Canauanim, Jabuti, Jacamim, Malacacheta, Manoá-Pium, Moskow e 

Muriru), que foram homologadas de 1982 (Manoá-Pium), até o ano de 2005 

(Jacamim e Tabalascada). Atualmente há demanda por ampliação de algumas terras 

indígenas. Há estudos em andamento e a pesquisa do INDL Wapichana e Macuxi na 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


 
 

7 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

RSL é referência que poderá fazer parte do dossiê, contemplando as memórias dos 

ancestrais que viviam no território Wapichana bem antes da invasão.   

Na língua Wapichana Amazad significa tempo e espaço numa mesma 

palavra. A jovem pesquisadora Joice Wapichana, que colaborou no INDL, também 

usa Amazad para traduzir mundo, território e terra. A partir da epistemologia 

Wapichana, percebemos sua lógica e modo diferenciado de expressar e classificar 

seu mundo. Perceber essas especificidades é uma forma de conhecer vidas 

indígenas com perspectivas diferentes das ocidentais. 

A metodologia aqui utilizada foi a netnográfica, pois nosso ponto de partida 

foi a análise dos vídeos disponíveis na internet, sendo então uma pesquisa mediada 

pela tecnologia digital. Os principais resultados foram perceber a relação dos textos 

documentados com as discussões acerca da resistência do uso da língua 

Wapichana, das concepções e processos de nomeação e compreensão do território. 

Ferraz (2019) nos ajuda a pensar a netnografia quando afirma que, “[...] as 

chaves que abrem a compreensão das tecnologias da comunicação estão na 

adaptação das técnicas metodológicas que se dão pela aproximação integral ao 

campo de estudo, explorando-o para entender como as atividades se dão [...]” 

(Ferraz, 2019, p. 59-60).  

A pesquisa netnográfica investe de forma criativa, aproveitando a 

diversidade de dados que o ambiente virtual oferece. Portanto, a netnografia 

(nethnography=net+ethnography), é predominantemente usada para análise das 

mídias sociais (Santos; Gomes, 2013). Ela surge a partir da necessidade das 

pesquisas abordarem os multiversos disponíveis on-line. 

Ao adotarmos esse percurso metodológico, no período de janeiro a fevereiro 

de 2025, analisamos 06 vídeos, que estão disponibilizados no canal do Programa de 

Valorização das Línguas e Culturas Indígenas de Roraima (Extensão UFRR), no 

Youtube. Ressaltamos que a seleção seguiu a delimitação para aqueles que 

mencionam a origem das serras, dos igarapés e do povo Wapichana, adotando 

como categorias centrais as ideias de “memória”, “ancestralidade” e “identidade”.  

Os nossos referenciais teóricos contemplam sobretudo obras de intelectuais 

indígenas2 que discutem transpessoalidade, memória, resistência, língua espírito, 

 
2 Ailton Krenak (Ideias para adiar o fim do mundo, de 2019 e Futuro Ancestral, de 2022), Altaci Correa 

Rubim (entrevista no VI Epilirr, em 2023), Davi Kopenawa (em coautoria com Albert, A Queda do 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://www.scielo.br/j/pusp/a/W5cDdNM99Bk9btBs6ffx45G/?format=html&lang=pt#B8_ref
https://www.scielo.br/j/pusp/a/W5cDdNM99Bk9btBs6ffx45G/?format=html&lang=pt#B26_ref


 
 

8 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

mergulhando em suas subjetividades, visões e poéticas sobre a existência. O/a 

homem/mulher é protagonista, assim como uma serra ou como um rio. E essa 

discussão/convivência traz uma ideia de território diferente da geopolítica, incluindo 

outras concepções e relações. 

A primeira parte deste artigo aborda a memória das serras, a segunda se 

refere à origem dos igarapés, dos rios e dos lagos. E a terceira e última parte analisa 

os vídeos que narram como se originaram os Wapichana e de onde vem o nome de 

algumas localidades no seu território e de onde vieram os nomes das comunidades 

e terras indígenas. 

2 A Memória das Serras 

Nessas ontologias, os territórios são espaços-tempos vitais de toda 
comunidade de homens e mulheres; entretanto, não é apenas isso, mas 
também o espaço-tempo de inter-relação com o mundo natural que circunda 
e é parte constitutiva dele. Ou seja, a inter-relação gera cenários de sinergia 
e de complementaridade, tanto para o mundo dos homens e mulheres como 
para a reprodução do resto dos outros mundos que circundam o mundo 
humano. Dentro de muitos mundos indígenas e em algumas comunidades 
afrodescendentes da América Latina, esses espaços materiais se 
manifestam como montanhas ou lagos que são entendidos como tendo vida 
ou como espaços animados (Escobar, 2016, n.p.). 

Falar da memória das serras é reconhecer o protagonismo do ser-serra, 

ouvindo sua voz e as falas de quem vive na Serra da Lua. O próprio nome do estado 

de Roraima e de tantos outros lugares na região, vem da palavra Macuxi Roraimî, 

que traduzindo ao pé da letra significa grande monte verde azulado.  

Maurício Negro, no livro Tomoromu: a árvore do mundo, traduz o significado 

da palavra Roraima como “serra do caju”, “verde serra” e “mãe dos ventos” 

(Wapichana, 2021, p. 38). Segundo o ilustrador, esse nome faz referência a uma 

antiga formação geológica (Wapichana, 2021). Assim, conhecer a memória dos 

nomes e do que guardam esses montes é uma forma de nos conectarmos com 

nossa ancestralidade indígena. 
A partir das narrativas orais indígenas, surgem diferentes interpretações 

dessas memórias e atualizações constantes. E quando nos referimos à memória, 

 
Céu, de 2015), Cristino Wapichana (Tomoromu A Árvore do Mundo, de 2020) e Kamu Dan 
Wapichana (Makunaimã Taanii Presente de Makunaimã, de 2021), Daniel Munduruku (Literatura 
indígena e as novas tecnologias da memória, de 2012 e Tecendo Memória, de 2018) e Gersem 
José dos Santos Luciano (Educação intercultural: direitos, desafios e propostas de descolonização e 
de transformação social no Brasil, de 2017).  

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


 
 

9 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

buscamos contemplar o sentido que Munduruku (2018) trabalha, quando considera 

interessante lembrar que a memória é o que nos remete ao princípio de tudo, às 

origens, ao começo, ao criador, nos lembra que somos fio na Teia da vida, sendo 

apenas um fio. Sem ele a Teia se desfaz. Portanto lembrar isso é importante para 

dar sentido ao nosso estar no mundo. A Memória é fundamental na formatação do 

corpo que resiste (Munduruku, 2018). 

Priorizamos no INDL e em nossas outras pesquisas, o uso das línguas 

indígenas, porque consideramos que é principalmente através delas que os povos 

expressam a memória desses mundos ancestrais. Essas línguas indígenas são 

então matéria dessa memória que resiste. As histórias ora em Wapichana ora em 

português ora em inglês e ora nas três línguas permitem o acesso e a atualização 

conhecimentos muito antigos. 

Os textos falados pelos Wapichana, algumas vezes misturam as línguas: 

portuguesa, indígena, inglesa, a oralidade e a escrita. E esses elementos 

heterogêneos (Glissant, 2005) se intervalorizam e interpenetram, criando línguas e 

artes inéditas. O antropólogo martinicano Glissant (2005) aponta para um futuro 

monolíngue impossível e defende as aberturas linguísticas, pois “[...] o imaginário do 

homem necessita de todas as línguas do mundo” (Glissant, 2005, p. 51).  

O pensamento de Glissant (2005) vai na direção de seu lugar de origem, que 

é um “arquipélago” indutivo, que explora “ilhas abertas” e o imprevisto, 

harmonizando escrita, oralidade, língua portuguesa, indígena, inglesa e vice-versa, 

imprimem o imprevisível como forma de “[...] sintonizar-se com o presente de outra 

maneira: a poética [...]” (Glissant, 2005, p. 107).  Considera que através dos rastros 

e resíduos presente na memória é possível os povos recomporem uma língua, 

manifestações artísticas, literárias e poéticas. Assim, a partir da memória da língua e 

dos cantos vindos do território de origem, criam algo imprevisível. (Glissant, 2005). 

As Línguas e Literaturas indígenas são sabedoria ancestral, conectando 

pessoas e espíritos. Na perspectiva de alguns intelectuais indígenas como Altaci 

Kokama, essas são línguas espírito. Para a linguista os povos indígenas são 

território e são a própria natureza. E eles (as) mostram isso através da língua com a 

qual se expressam. Para ela, as políticas linguísticas são xamânicas “[...] porque a 

língua é espírito. Todos os pajés, anciãos que falam suas línguas, conversam com 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


 
 

10 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

os espíritos da floresta, da mata, dos rios, nas suas línguas indígenas e não 

conversam em outra língua” (Rubim, 2023)3. 

Essa consciência a respeito da força que a fala e a memória nessas línguas 

ancestrais e ao mesmo tempo contemporâneas têm, reitera a relevância da 

pesquisa INDL Wapichana e Macuxi da RSL. Há uma espiritualidade reconhecida 

por Kokama e uma conexão transcedental realizada com essas línguas que também 

é identificada pelo doutor em antropologia Luciano (2017). Ele fala do poder 

espiritual das línguas indígenas e de que é com elas que os povos se comunicam 

com todos os seres que vivem em seus territórios, inclusive os que nós chamamos 

de natureza.  

A linguagem é uma das capacidades criadoras mais impressionantes e 
impactantes da humanidade. É o meio pelo qual os seres humanos se 
humanizam entre si, ou seja, ao mesmo tempo em que as identificam entre 
si, também os distinguem dos outros animais. No entanto, essa distinção 
não significa de modo algum hierarquização, uma vez que em termos de 
capacidade de comunicação ou linguagem, todos os seres são iguais. 
Assim, para os Baniwa é também o meio pelo qual se comunicam com 
outros seres do mundo e com o próprio mundo, uma vez que para estes, a 
comunicação entre os seres é o segredo para o equilíbrio do mundo 
cósmico. Escassez de caça, por exemplo, pode ser resultado de uma falta 
ou uma má comunicação entre os pajés e os espíritos superiores das caças. 
A comunicação, a linguagem e o diálogo são, portanto, essencialmente da 
ordem espiritual e transcendental (Luciano, 2017, p. 296). 

A partir dessas ideias, é urgente entender que todas as linguagens e línguas 

são necessárias e que uma é tão importante quanto a outra. Luciano (2017) 

reconhece o poder que as línguas indígenas têm de comunicar não apenas com o 

que a gente chama de ser humano, mas também com todos esses seres que são 

tratados pelos povos indígenas como pessoas. E percebemos também que a língua 

tem essa força de fazer esses atravessamentos e contribuir para o equilíbrio e bem 

viver de todos os povos. 

Os avôs Wapichana contaram que muitos pajés vivem pra sempre em cima 

das serras, a maioria deles embaixo de uma árvore. E algumas histórias dizem que 

eles dançam em cima das serras. Na comunidade Jacamim, por exemplo, segundo 

Seu Anastácio, os pajés vivem e dançam em cima da Serra, onde eles fazem festa e 

dançam, por isso uma das serras da Terra Indígena Jacamim recebeu o nome de 

Kunayapkary Diykyu- Serra da Dança. 
 

3 Palestra no VI Encontro de Professores e Intérpretes de Línguas Indígenas de Roraima – VI Epilirr 
(04/10/2023). 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


 
 

11 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Anastácio narrou no vídeo que o avô pajé contou: “Quando ficamos doentes, 

o bicho pode levar nossa alma para um local bom, levar a alma de todos para 

dançar em cima da serra” (Machado, 2024, p. 78). Ele disse ainda que em alguns 

casos as pessoas ficam doentes e o pajé bate folha e consegue curar, trazendo as 

almas de volta a vida.  

Na mesma terra indígena há muitas serras e histórias, dentre elas, as da 

Terra Indígena Muriru, onde as serras e igarapés também “falam”. A Pakaradykyu- 

Serra da Mala, nome que provavelmente veio da relação dos Atoraiu e dos 

Wapichana com os invasores, descreve o formato que é visto ao longe, fora da 

demarcação da terra indígena, mas que faz parte do território simbólico Wapichana, 

evidenciando a diferença entre a terra demarcada e o território bem mais amplo, que 

fazia parte do mundo Wapichana bem antes da separação entre o Brasil e a 

República Cooperativa da Guiana. 

 

Figura 2 – Pakaradykyu - Serra da Mala – Terra Indígena Muriru.  

 
  Fonte: Machado, arquivo pessoal (2014). 

 

Os Wapichana chamam de Serra da Lua a Região na qual aparece uma luz 

no formato de lua em cima da serra. O vídeo Kayzyd daya'u- Sobre a Serra da Lua4, 

 
4https://youtu.be/QzsNAI532yU?si=dkQ04iYCIsoUsnul (com legenda na língua Wapichana) e 
https://youtu.be/GRg-NIHk5to?feature=shared (com legenda na língua portuguesa). 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://youtu.be/QzsNAI532yU?si=dkQ04iYCIsoUsnul
https://youtu.be/GRg-NIHk5to?feature=shared


 
 

12 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

explica como muitos adoeciam com aquela luz que é o olho do bicho que morava lá. 

A narrativa de Charles Mateus conta que naquela época não sabiam fazer flecha, 

mas tinha uma árvore tainamai que parecia murici. O galho dela passou a ser a 

arma com a qual os Atorauiu e Wapichana se defenderam do bicho, com a ajuda do 

pajé e com as flechas da árvore que plantaram lá em cima da serra. 

Nesse tempo, os Atoraiu fugiram do seu lugar e vieram pra cá, pra morar 
aqui debaixo da serra. Não tinha ainda o nome nesse tempo, eles estavam 
morando aí e os seus perseguidores estavam procurando eles, mas não 
sabiam onde estavam morando. Eles estavam por aqui debaixo da serra, 
vivendo, caçando, eles fizeram roça, e assim estavam vivendo, mas um dia 
a doença com dor forte, chegou neles. Ficaram doentes e não sabiam qual 
era a doença e nem porque ficaram doentes. Uma noite eles estavam 
olhando para essa Serra e eles viram, em cima da serra, uma luz igual a 
Lua. Eles ficaram pensando muito sobre isso: ‘o que é aquilo?’ Não sabiam, 
mas seus parentes morreram, morriam um atrás do outro. [...] Outra noite, 
meia noite, chegava de novo, aparecia este olho do bicho, igual a Lua, igual 
a Lua Nova. Ele brilhava em cima da serra. Os Atoraiu não sabiam o que 
fazer. Não tinha pajé lá nesse tempo com eles. Um dia, apareceu um pajé 
que chegou andando, um pajé que sabia curar os doentes. Ele chegou lá e 
achou-os muito doentes. — Eu vou ver o que é! Então ele olhou esses 
doentes, e falou pra eles: — Vocês veem a coisa aqui em cima da serra? — 
Vimos. — Como vocês vêem esse olho? — Igual a Lua enrolada, igual a 
Lua crescente. — Então... é ele que está mandando a doença que vai 
acabar com vocês. [...] Dizem que nesse tempo, não usavam flecha, não 
sabiam fazer flecha, mas tinha uma árvore igual ao murici, que se chamava 
tainamai. É com essa árvore que os Atoraiu se fortalecem. Quando 
brigavam com outras pessoas, eles apontavam esse murici, o galho do 
murici. E a pessoa caia ali mesmo, já morta. [...] Logo o pajé falou pra 
eles: — Vou ajudar vocês. Depois disso nunca mais vão ficar doentes! Mas 
sobraram poucos deles, já estavam acabando. O pajé trabalhou sobre este 
bicho, ninguém sabe o que é. Mas ele tem uma casa em cima da serra, no 
buraco grande, embaixo da pedra e na pedra. Encaixou a cabeça dele 
embaixo da terra, amarrou bem amarrado, ninguém sabe com o que! Só o 
pajé que sabe. Depois o trancou na pedra, para não sair com os Atoraiu. — 
Agora pronto, nunca mais o bicho vai acabar com vocês (Machado; 
Bethonico; Santos, 2023, p. 19). 

Há quem diga que não há mais Atoraiu em Roraima e que essa língua não é 

mais falada no Brasil, mas quem vive na Serra da Lua ainda se autodeclara e diz 

falar Atoraiu. No entanto são pessoas isoladas, sem ter com quem conversar. 

Identificamos uma pessoa no Muriru, outra no Marupá, ouvimos a história acima, o 

que evidencia essa presença Atoraiu. Desse modo essas existências são 

confirmadas e o território é nomeado e faz sentido para os Wapichana. 

Há constantes confusões e equívocos relacionados à narrativas que afirmam 

a não existência ou que confundem nomes e sentidos. Francisco Augostinho de 

Oliveira contou sobre a origem do nome, que é o de uma serra, de um igarapé e da 

comunidade ao mesmo tempo, território no qual ele vive: “[...] o Namachi din (onça), 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


 
 

13 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

tem a serra dele ali chamado serra do Jacamim, e lá o que tinha era uma onça, 

chamado Namachi din [...]” (Machado; Bethonico; Santos, 2023, p. 24). E ele 

continuou: 

Desde faz tempo chamaram de Namacchiwe’u, mas não é um pássaro, é 
uma onça que os antigos ainda viam, ainda ouviam o seu esturro, 
antigamente o seu esturro ainda era ouvido. E depois fomos aumentando, e 
depois foram embora, não sei para onde ele foi esse que era onça. E foi 
assim que chamaram nossa comunidade de Jacamim, pensaram que era 
um pássaro, mas é uma onça, e assim é a história da comunidade Jacamim 
(Machado; Bethonico; Santos, 2023, p. 25)5.  

Antes de assistir ao vídeo com a narrativa de Francisco, as outras versões 

sobre o Jacamim como nome da serra, do igarapé, da comunidade e da terra 

indígena, abordavam apenas a ave, sem mencionar a “onça que os antigos ainda 

viam”. A história Wapichana vai sendo contada por eles mesmos, revelando detalhes 

que merecem ser contemplados e não esquecidos. 

Em Roraima temos apenas duas estações bem marcadas, o verão e o 

inverno. No inverno chove bastante, sobretudo nas serras, quando os rios e lagos 

ora somem ora enchem. Portanto o mundo Wapichana se revela também através 

das águas das chuvas nos rios, igarapés e lagos. Na Região Serra da Lua há 

histórias que fazem referência à origem de cada nome e ser. 

3 Origem dos igarapés, dos rios e dos lagos na Região Serra da Lua 

Definitivamente não somos iguais, e é maravilhoso saber que cada um de 
nós que está aqui é diferente do outro, como constelações. O fato de 
podermos compartilhar esse espaço, de estarmos juntos viajando não 
significa que somos iguais; significa exatamente que somos capazes de 
atrair uns aos outros pelas nossas diferenças, que deveriam guiar o nosso 
roteiro de vida. Ter diversidade, não isso de uma humanidade com o mesmo 
protocolo. Porque isso até agora foi só uma maneira de homogeneizar e 
tirar nossa alegria de estar vivos. (Krenak, 2019, p. 33). 

Com inspiração nas palavras de Krenak (2019), lutamos contra a pressão 

homogeneizadora que recai sobre o uso das línguas indígenas, das narrativas orais 

e dos demais conhecimentos ancestrais. Ouvir uma constelação de mulheres 

Wapichana fortaleceu ainda mais essa luta, porque a equidade de gênero também 

precisa acontecer. A mãe terra é para tantas culturas uma referência feminina, desse 

modo a conexão das mulheres com esses seres e significados é muito forte. 
 

5 https://youtu.be/IffMenZc3h4?feature=shared (com legenda em Wapichana) e 
https://youtu.be/SzF6Gt6mVlE?feature=shared (com legenda em Português). 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://youtu.be/IffMenZc3h4?feature=shared
https://youtu.be/SzF6Gt6mVlE?feature=shared


 
 

14 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Ouvimos Izabel Wapichana, quando ela contou que o Igarapé Jacaré foi 

nomeado assim porque nele vivem muitos desses animais. A sábia Wapichana 

mostrou no vídeo como lá tem também bastante da planta muriru. Segundo ela, 

essa planta deixa a água bem fresca, enche o Igarapé de peixe, jacaré e tem até 

sucuriju. 

[…] muriru, nós Wapichana chamamos de wararab. Este lago é lugar do 
jacaré, tem muito jacaré aqui, é por isso que tem muito muriru também. O 
jacaré fica aqui professora, por isso tem muito peixe, tem muito peixe 
porque tem jacaré, e isso aqui é comida do jacaré e dos peixes também, 
deixa a água bem fria para os peixes assim dizia os vovôs sobre esse 
muriru (Machado, Bethonico; Santos, 2023, p. 32)6.  

Eu nunca tinha visto a planta muriru. Me explicavam como era, mas mesmo 

assim foi importante ir até o igarapé e ver de perto a planta. Do mesmo modo é 

relevante entender como a sombra que ela proporciona deixa a água fresca e chama 

peixes, jacarés e até sucurijus. Isso nos ajudou a compreender também o nome da 

comunidade Muriru que já foi aqui mencionada. 

Com a fala da narradora acima evidenciamos como é relevante ouvir e 

divulgar as vozes das mulheres. Cada vez mais o protagonismo de mulheres 

indígenas (tuxauas, professoras, líderes de organizações, pesquisadoras, escritoras, 

narradoras) cresce e contribui no germinar de um mundo menos machista e violento. 

As crianças ouvem as vozes de suas mães desde o ventre, sendo desde então 

envolvidas nesse contexto sonoro e cultural. 

Os estudiosos chamam essas línguas de indígenas, ancestrais, originárias e 

maternas. Portanto, as mulheres têm um papel importantíssimo no semear saberes 

ancestrais. Desse modo as vozes/palavras das mulheres indígenas ecoam e 

fortalecem nossas lutas coletivas. 

Lideranças mais jovens que Izabel também colaboraram na pesquisa, a 

professora Susete Wapichana explicou que o igarapé que dá nome a sua 

comunidade chama Vento Forte, porque principalmente no mês de outubro, ele 

passa e leva os tetos das casas. 

Por isso que em Wapichana chamamos de Vento Forte. Aqui perto tem 
também um igarapé, que se chama Água do vento, em wapichana é 
chamado Awary kuwary punaa. Então é isso que acontece todo ano aqui, 

 
6 https://youtu.be/G4NeKt9HZxc?feature=shared (legendas em Português) e 

https://youtu.be/SboY1tkA6Qc?feature=shared (legendas em Wapichana). 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://youtu.be/G4NeKt9HZxc?feature=shared
https://youtu.be/SboY1tkA6Qc?feature=shared


 
 

15 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

por isso que São Domingos é chamado de Vento Forte (Machado; 
Bethonico; Santos, 2023, p. 33). 

A comunidade que hoje se chama São Domingos, antigamente tinha o nome 

de Vento Forte. Percebemos que o vento é protagonista nessa narrativa, sendo um 

elemento da natureza tão importante como as plantas e os animais. Assim, todos 

esses seres são agentes e influenciam diretamente a construção de sentido. Do 

mesmo modo, configuram e agem no território.  

Os processos de nomeação em português, com nomes de santo, trouxeram 

marcas da colonização vivida na região. Há alguns nomes de igarapés que 

nasceram de um equívoco de comunicação da colonização também, como Moscou. 

O narrador Charles Mateus explicou: 

Neste lugar não há rio Grande, só tem buritizal, lago do Anjo, pequenas 
várzeas, e acha na água diferentes tipos de peixes e muitos mussuns 
também. Na seca, os wapichana bebem água do poço, e no poço são 
achados muitos mussuns e os wapichana fizeram outro nome: o 
mussum. Um dia um visitante chegou, passeando nos seus parentes, não 
sabia falar português direito, os parentes dele estavam tarrafando, e então 
só estavam falando português: - aqui é onde nós pescamos e o nome dele é 
o muçum, falaram eles para ele em português.  Até que voltaram, pescaram 
muitos peixes, e eles chegaram de volta para sua casa, logo o visitante 
falou: - sim, tem muitos peixes mesmo no Moskow. Ele tentou falar muçum 
em português, e os parentes dele sorriram. – Bom _ agora falou eles: - 
agora nunca mais, o nome do nosso lugar vai ser Mussum. A partir desse 
dia o nome será Moskow, e assim o nome ficou grande no caderno dos 
brancos até hoje (Machado; Bethonico; Santos, 2023, p. 34). 

Na fala de Charles, o trecho “ficou grande no caderno dos brancos”, 

evidencia o papel complexo da escrita e dos documentos que os não indígenas 

fizeram e fazem. Nesse contexto, a escrita fixou o nome que surgiu a partir de uma 

dificuldade de pronúncia. E até hoje chamam assim a localidade.  

As histórias das águas, tal como aconteceu com o poço cheio de mussuns, o 

que fez surgir o nome Moskow. Além dos grandes rios, as águas movimentam 

conhecimentos e sentidos. As águas são avós, ancestrais dos Wapichana, dos 

Krenak e de outros povos indígenas e vivem sobre e também abaixo da terra.  

Krenak (2022), no livro Futuro Ancestral, refere-se aos rios e às águas como 

fontes de vida e também como avós. “Não importa se estamos acima ou abaixo do 

rio Grande; estamos em todos os lugares, pois em tudo estão os nossos ancestrais, 

os rios-montanhas, e compartilho com vocês a riqueza incontida que é viver esses 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


 
 

16 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

presentes” (Krenak, 2022, p. 8). Krenak tem viajado mundo afora e assinala sobre o 

que tem observado: 

Prestei mais atenção nas águas do que nas edificações urbanas que se 
debruçam sobre elas — pois todos os nossos assentamentos humanos, na 
Europa, na Ásia, na África, por todos os lados, sempre foram atraídos pelos 
rios. O rio é um caminho dentro da cidade, que permite se deslocar, embora 
faça tempo que as pessoas tenham decidido ficar plantadas nas cidades 
(Krenak, 2022, p. 8). 

Para Krenak (2022), os rios são e chamam a vida para perto deles. Mas ao 

mesmo tempo o autor denuncia nosso distanciamento, afirma que precisamos voltar 

a ouvir os rios. Os vídeos com as histórias dos rios são uma forma de conhecer o 

que nos comunica quem ainda ouve o ser rio. 

Essa ideia civilizatória. Sempre estivemos perto da água, mas parece que 
aprendemos muito pouco com a fala dos rios. Esse exercício de escuta do 
que os cursos d’água comunicam foi produzindo em mim uma espécie de 
observação crítica das cidades, principalmente as grandes, se espalhando 
por cima dos corpos dos rios de maneira tão irreverente a ponto de não 
termos quase mais nenhum respeito por eles (Krenak, 2022, p. 8-9). 

Boa Vista, capital de Roraima também vive isso de esquecer e parar de ouvir 

as vozes e os nomes dos rios nas línguas indígenas. Quando Krenak (2022) faz 

referência às cidades, critica cidadania e cunha “Florestania”. Segundo ele 

florestania pode ser pensada como “[...] um novo campo de reinvindicação de 

direitos”, no qual, em relação à ideia de cidadania, os povos da floresta afirmaram 

que “[...] queriam a fluidez do rio, o contínuo da mata” (Krenak, 2022, p. 75-77): 

[…] o enunciado florestania nasceu em um contexto regional, em um 
momento muito ativo da luta social dos povos que vivem na floresta […] 
perceberam que o que almejavam não se confundía com cidadania – seria 
um novo campo de reinvindicação de direitos (Krenak, 2022, p. 75). 

O membro da academia Brasileira de Letras referiu-se a um movimento em 

defesa dos rios, da floresta e da vida de todos os seres que nela vivem. “Mulheres, 

crianças, homens, pessoas de todas as idades” (Krenak, 2022, p. 77), chamados 

pelo autor de sujeitos de direitos, empoderados e resilientes: “[...] quando chegaram 

para fazer as linhas de colonização, os que se colocaram ao lado de Chico Mendes 

se levantaram [...] organizaram uma resistência pacífica à atuação do Estado” 

(Krenak, 2022, p. 76). Na narrativa de autoria indígena há menção à sua sabedoria e 

coragem, 

 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


 
 

17 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

[...] se postaram entre as árvores e as motosserras, cercando os caminhos 
de quem chegava para fazer demarcações e impedindo que o dedo urbano 
[...] apontasse finais dentro da floresta. Não queriam estacas e nem lotes, 
queriam a fluidez do rio, o contínuo da mata (Krenak, 2022, p. 77). 

Desse modo, há muito tempo, os povos da floresta atuam na perspectiva de 

defender a floresta e seus mundos. Krenak (2022) atribui a luta em defesa da 

diversidade como sendo a única forma de seguir vivendo e, segundo ele, “[…] só 

assim é possível conjugar mundizar, esse verbo que expressa a potência de 

experimentar outros mundos, que se abre para outras cosmovisões e consegue 

imaginar pluriversos[…]” (Krenak, 2022, p. 83). 

As águas, fontes de vida, são o que o autor chama da “nós-rio”, mas a maior 

parte da população desrespeita, tal como aconteceu na tragédia de Mariana. Para 

Krenak (2022), as pessoas precisam voltar a ouvir a música e o sussurro das águas. 

Esse nosso rio-avô, chamado pelos brancos de rio Doce […]. Nas noites 
silenciosas ouvimos sua voz e falamos com nosso rio-música. Gostamos de 
agradecê-lo, porque ele nos dá comida e essa água maravilhosa, amplia 
nossas visões de mundo e confere sentido à nossa existência. À noite, suas 
águas correm velozes e rumorosas, o sussurro delas desce pelas pedras e 
forma corredeiras que fazem música e, nessa hora, a pedra e a água nos 
implicam de maneira tão maravilhosa que nos permitem conjugar o nós: 
nós-rio, nós-montanhas, nós-terra (Krenak, 2022, p. 9). 

Krenak (2022) também faz referência ao rio Amazonas como quem acolhe 

tantos outros rios e devolve águas aos céus, que por sua vez, devolve chuva à terra. 

Para ele as águas dos céus e dos rios se misturam. 

É fascinante pensar que o grande rio que dá nome à Bacia Amazônica 
nasce de um fiozinho de água lá nas cordilheiras dos Andes para formar 
aquele mundo aquático. Ele carrega muitos outros rios, mas também a água 
que a própria floresta dá para as nuvens, e que a chuva devolve para a 
terra, nesse ciclo maravilhoso em que as águas dos rios são as do céu, e as 
águas do céu são as do rio (Krenak, 2022, p. 10). 

Assim, “[...] os cursos d’água são capazes de percorrer longas distâncias, de 

encontrar novos caminhos, de mergulhar dentro da terra e — por que não? — de 

voar [...]” (Krenak, 2022, p. xx). Desse modo, os povos das águas ouvem os 

espíritos que dão vida e sentido ao seu mundo. 

Mais para cima de Cruzeiro do Sul, no médio Juruá, fica o território dos 
parentes Ashaninka. […] Nossos parentes que vivem ali na fronteira do Peru 
com a Colômbia moram em aldeias flutuantes, construídas em plataformas 
sobre as águas. É uma gente que precisa da água viva, dos espíritos da 
água presentes, da poesia que ela proporciona à vida e, por isso, são 
chamados de povos das águas (Krenak, 2022, p. 10). 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


 
 

18 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Krenak (2022) contrapõe a ganância de quem vive nas cidades à vida na e 

da água. Povos antigos, que falam línguas ancestrais, seguem vivendo sobre as 

águas sem o sentimento de serem melhores que elas. Sabem ouvir os rios. 

No lago Titicaca tem um povo antiquíssimo que também vive em cima de 
plataformas, dentro da água. Ali, naquele espaço, todos nascem e morrem, 
criam pequenos animais, as crianças brincam. Vivem na e da água, essa 
potência de vida que vem sendo plasmada pela presença barulhenta dos 
humanos urbanos, que sempre querem mais e, se preciso for, constroem 
Belo Monte, Tucuruí, fazem barragens em tudo quanto é bacia para 
satisfazer a sede infinita de suas cidades, casa dos que já não sabem viver 
nas águas e nas florestas (Krenak, 2022, p. 11). 

Lamentavelmente, quem mata rios desconhece essas histórias. Precisamos 

ouvir essas vozes da natureza e das lideranças indígenas. Ler as obras com os 

textos de autoria indígena é fundamental. 

E aqui sou envolvido o tempo todo pelo rumor das águas, inclusive de rios 
subterrâneos, o que me faz pensar no livro Los ríos profundos, do grande 
escritor peruano José María Arguedas. Nele, o espírito das águas vai 
cortando vales, montanhas e levando histórias e maravilhas por onde passa 
(Krenak, 2022, p. 11). 

A vida dos rios é nossa vida. O ciclo das águas, da vida animal e das plantas 

regem o calendário sociocultural Wapichana. Há, por exemplo, os tipos de batata 

cultivadas por eles, que secam totalmente no verão e voltam a brotar no inverno. E 

os corpos de água têm grande influência nesse ciclo. 

Me instiga a possibilidade de alguns desses corpos d’água sobreviverem a 
nós sem sofrer as humilhações e fraturas a que outros foram sujeitos. Pois, 
é preciso dizer, esses rios que invoco aqui estão sendo mutilados: cada um 
deles tem seu corpo lanhado por algum dano, seja pelo garimpo, pela 
mineração, pela apropriação indevida da paisagem (Krenak, 2022, p. 11-12). 

Sobreviver para contar outras e essas histórias de nossos avós é meta da 

maioria dos povos indígenas ao redor do mundo. No Brasil, o Marco Temporal 

ameaçou e a todo tempo continua a aparecer em novos formatos, modos de invadir 

e ameaçar essa gente que protege as águas, as florestas e deveria ser ouvida, lida e 

respeitada.  

 

 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


 
 

19 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

4  Vídeos que narram a origem dos Wapichana alguns povos indígenas no 
Brasil 

Muitos vídeos do INDL abordam temas que cabem na discussão da origem: 

Kyb Baara Zy’ykau- Desenho na Pedra7; Marupá Daya’u- Sobre o Marupá8; 

Dunuzuinhau Kasarai Kadyz kid- Os tipos de Remédios Indígenas9; e História de 

Clóvis Ambrósio (1, 2, 3, 4, 510, 611 e 712). Assim, as falas de uma jovem professora, 

de um trançador, de uma curandeira e de um coordenador de tuxauas, 

generosamente nos ensinam sobre a ancestralidade de seu território. A liderança 

Wapichana que já foi várias vezes coordenador geral dos tuxauas da Região Serra 

da Lua, conta como se deu a demarcação das Terras Indígenas:  

Na Serra da Lua ficou demarcado em ilhas. Bom Jesus só tem 859 
hectares, então é a menor terra que nós temos. Em 87 nós criamos uma 
organização representativa juridicamente, foi criado o Conselho Indígena de 
Roraima, eu fiz parte como membro dessa organização, éramos 11 
membros nessa época, Macuxi, Wapichana e Taurepang (Machado; 
Bethonico; Santos, 2023, p. 23).  

As categorias território e terra indígena são diferentes e muito claramente o 

que foi homologado é bem menor do que as ilhas mencionadas por Ambrósio. Um 

dos coordenadores regionais que também assumiu mais de uma vez essa função foi 

Simeão Messias. Citamos suas palavras abaixo: 

[…] a gente tem conhecimento de dizer, porque onde andamos nas Serras 
tem as árvores centenárias e cortes da balada, do balateiro, que cortaram 
para tirar o leite para fazer borracha. Então é assim um pouco dos 
companheiros. Comentário assim, andamos para dizer que realmente é o 
nosso lugar e os antepassados que ali estiveram. Então prova tanto porque 
estão lá as árvores centenárias. Aqueles cortes onde os balateiros cortaram, 
isso é um pouco da demarcação [...] (Machado; Bethonico; Santos, 2023, p. 
31).  

O narrador fez referências às marcas da colonização no território. Em sua 

história esses vestígios apareceram a partir do trabalho dos indígenas balateiros. A 

ação indígena sobre o território prova sua extensão. No caso específico do vídeo 

citado acima, aponta a extensão da Terra Indígena Malacacheta.  

 
7 https://youtu.be/7nBSYoqfXRE  e https://youtu.be/lmXzkDxw3VA    
8 https://youtu.be/F2WLZPGNFvE  e https://youtu.be/3aAj1wCYwGY   
9 https://youtu.be/_INgntxDe5U    
10 https://youtu.be/Df0GgGbNa1Q  e Histórias de Clóvis Ambrósio parte 5   
11 https://youtu.be/96ZnqeI75U4  e https://youtu.be/N3pc_TMN0VE     
12 https://youtu.be/QUlR_YKvxHA    

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://youtu.be/7nBSYoqfXRE
https://youtu.be/lmXzkDxw3VA
https://youtu.be/F2WLZPGNFvE
https://youtu.be/3aAj1wCYwGY
https://youtu.be/_INgntxDe5U
https://youtu.be/Df0GgGbNa1Q
https://www.youtube.com/watch?v=iE-tNn98xCE
https://youtu.be/96ZnqeI75U4
https://youtu.be/N3pc_TMN0VE
https://youtu.be/QUlR_YKvxHA


 
 

20 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

A conexão dos Wapichana com seu território é forte e é comum nomearem 

de acordo com o que vive ali. Anastácio Mundico Terêncio contou o porquê da sua 

comunidade receber o nome de Chimerid:  

Chamamos nossa comunidade de Marupá, é o nome de uma árvore, ela 
está por ali em toda a mata, tem muito dela. Por isso trouxemos a muda, e 
agora já está grande, e assim mostramos qual é que é chamado de Marupá, 
este aqui. E assim nossos netos saberão o porquê chamamos com esse 
nome. É bom para tirar tábua, quando for cerrado, deve ser colocado dentro 
d’água, deixa ficar por 2 semanas ou uma semana, e assim não vai estragar 
(Machado; Bethonico; Santos, 2023, p. 26). 

A arqueologia estuda as referências materiais e essas são marcas 

importantes na delimitação dos territórios ancestrais indígenas. A jovem 

pesquisadora Arlene Wapichana contou sobre as gravuras rupestres que visitamos 

na Terra Indígena Jacamim: 

Nesta pedra estamos vendo como fizeram os desenhos para ficar bonito, 
estes outros aqui são arredondados, estes outros redondos têm dois riscos 
no meio, aqui está outro, aqui está outro que foi trançado, outro do mesmo 
jeito, outro aqui também. Nós estamos aqui olhando a imagem das pedras 
(Machado; Bethonico; Santos, 2023, p. 26). 

Para além das marcas arqueológicas, pela história oral é possível conhecer 

mais referências de origem. Charles Wapichana narrou a sua versão de qual foi a 

origem dos Wapichana. Eles viviam no céu e desceram para a terra por uma trança 

de palha que fizeram. Historicamente os Wapichana são conhecidos por serem 

exímios trançadores. A primeira flecha deles pegou um mutum. Talvez seja por isso 

que uma das traduções do nome do povo é “descendente de preto”, porque o mutum 

é preto. Inserimos as palavras do primeiro professor de língua Wapichana no Brasil, 

Charles Mateus na sequência deste artigo: 

Antigamente, o lugar dos Wapichana era no céu, mas eles sabiam da 
existência da terra. Nesse tempo tinha um velho caçador e flechador com o 
nome de Katam. E lá no céu ele já tinha matado todos os tipos de caça. Um 
dia ele foi caçar e viu um pássaro enorme, pousado num pé de árvore 
grande e alto. Então ele foi devagarinho, até onde a flecha dele pudesse 
alcançá-lo. Logo flechou, conseguiu acertar, só que o pássaro carregou a 
flecha dele e caiu muito longe. Mas ele conseguiu ver onde caiu e então, 
todo feliz, foi correndo direto pra lá. Chegou e não achou o que ele tinha 
flechado, somente um buraco enorme. E ele ficou olhando por dentro e viu 
que tinha diferentes tipos de caça lá. Nesse tempo, o chão da terra não era 
muito longe do céu. Logo Katam pensou: “não vou falar para ninguém”. E 
então ele foi cortar olho de buriti e trançou comprido, depois amarrou no pé 
de uma árvore enorme e jogou pra baixo até achar o chão. Depois pegou o 
seu arco e flecha e desceu trançando uma corda de olho de buriti, até 
chegar a terra. E quando chegou a terra, viu diferentes tipos de caça e 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


 
 

21 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

pássaros também. Ele não sabia em qual atirar e só flechou um mutum. [...] 
Então voltou de novo para o seu lugar que era no céu. Chegou lá, falou para 
eles [...] vamos pra lá! [...] Logo Katam pensou e falou pra eles: - Agora 
parentes, vamos fazer uma casa para nós morarmos (Machado; Bethonico; 
Santos, 2023, p. 16)13.  

Algumas narrativas indígenas de origem, contam que seus ancestrais vieram 

do céu. Há ainda referências como a de Kopenawa; Albert (2015) que escreveu 

sobre a Queda do Céu. Entre a origem e o fim do mundo, Krenak (2019) fala em 

adiar o fim contando histórias. Com esse artigo compartilhamos histórias e 

buscamos contribuir nessa direção. 

5 Considerações finais 

A iniciativa de escrever o projeto, de aprovar, de desenvolver durante a 

Pandemia de Covid 19 e concluir o Inventário Nacional da Diversidade Linguística 

Wapichana e Macuxi da Região Serra da Lua/RR teria sido inviável sem a demanda 

e o apoio das lideranças indígenas. No INDL foi muito forte e bonita a conexão dos 

jovens pesquisadores com seus avós. Cabe lembrar que o critério de seleção dos 

pesquisadores foi sugestão do líder Wapichana Clóvis Ambrósio, estratégia que 

funcionou super bem para a documentação linguística com os indígenas e para o 

fortalecimento da memória ancestral Wapichana. 

Neste trabalho, apresentamos uma reflexão sobre a relação dos textos 

documentados com as discussões acerca da relação língua, território, literatura e 

história. Esperamos que a análise que fizemos aqui possa incentivar contínuas 

buscas por seguir ouvindo e pensando essas relações e possibilidades de pesquisa 

na direção de valorizar as epistemologias indígenas com base nas narrativas orais. 

Temos ainda a expectativa de que os vídeos, os livros e este artigo possam 

contribuir com as escolas indígenas, universidades, professores e estudantes. 

Desejamos, desse modo, atingir sobretudo o ensino de Língua Wapichana, de 

Literatura, de História, de Língua Portuguesa e de Língua Inglesa. Esperamos que, 

cada vez mais, os jovens com conhecimento das tecnologias possam documentar as 

falas de seus avós. 
 
 
 

 
13https://youtu.be/7JeWhhgZPhg?si=0-P0G3KInqeGodDM   

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://youtu.be/7JeWhhgZPhg?si=0-P0G3KInqeGodDM


 
 

22 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

REFERÊNCIAS 

ESCOBAR, Arturo. Territórios da diferença: a ontologia política dos direitos ao território. 
Territórios, Campinas, ano 3, n. 6, 2016.  
 
FERRAZ, Cláudio Pereira. A etnografia digital e os fundamentos da antropologia para 
estudos em redes on-line. Aurora: revista de arte, mídia e política, São Paulo, v. 12, n.35, 
p. 46-69, jun./set.2019. Disponível em 
https://revistas.pucsp.br/index.php/aurora/article/view/44648. Acesso em 24/09/25.  
 
FIOROTTI, Sonyellen. Makunaimö pantonü: a história de Makunaima ou “Meu companheiro, 
essa história é muito triste”. TETTAMANZY, Ana Lúcia Liberato; SANTOS, Cristina 
Mielczarski; MEDEIROS, Vera Lúcia Cardoso (org.). Letras e Vozes dos Lugares. Porto 
Alegre: Zouk, 2022.  
 
GLISSANT, Édouard. Introdução a uma poética da diversidade. Tradução Enilce 
Albergaria. Juiz de Fora: Editora UFJF, 2005. 
 
HARAWAY, Donna Jeanne. Manifiesto de las especies de compañía. Vitoria-Gasteiz: 
Sans Soleil Editores, 2016.  
 
HARAWAY, Donna Jeanne. Manifesto ciborgue: ciência, tecnologia e feminismo-socialista no 
final do século XX. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). Pensamento feminista: 
conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019. p. 157-210. 
 
INGOLD, Tim. Caminhando com Dragões: em direção ao lado selvagem. In: STEIL. Carlos; 
CARVALHO, Isabel Cristina de Moura (org.) Cultura, percepção e ambiente: diálogos com 
Tim Ingold. São Paulo: Editora Terceiro Nome, 2012. 
 
KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. 
Tradução Beatriz Perrone-Moisés; prefácio de Eduardo Viveiros de Castro. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2015. 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019. 
 
KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 
 
LUCIANO, Gersem José dos Santos. Educação intercultural: direitos, desafios e propostas 
de descolonização e de transformação social no Brasil. Cadernos Cimeac, [S. l.], v. 7, n. 1, 
2017. Disponível em 
https://seer.uftm.edu.br/revistaeletronica/index.php/cimeac/article/view/2216. Acesso em 15 
jan. 2025. 
 
MACHADO, Ananda; BETHONICO, Maria Bárbara de Magalhães; SANTOS, Manoel Gomes 
dos (org.). Paradakarynau Kaydyz Dia’a Ruraimaa: as línguas na região Serra da Lua. 
Boa Vista: Wei Editora, 2023. 
 
MACHADO, Ananda (org.). Kaminke’yt Wawa’akan Wakywaa Ymanawyny’u. Boa Vista: 
Wei Editora, 2024. 
 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://revistas.pucsp.br/index.php/aurora/article/view/44648
https://seer.uftm.edu.br/revistaeletronica/index.php/cimeac/article/view/2216


 
 

23 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-23, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

MUNDURUKU, Daniel. Literatura indígena e as novas tecnologias da memória. In: LEETRA 
Indígena. São Paulo: Universidade Federal de São Carlos; Laboratório de Linguagens 
LEETRA, n. 1, v. 1, 2012.  
 
MUNDURUKU, Daniel. Tecendo a Memória. Itaú Cultural. 2018. Disponível em:  
https://www.youtube.com/watch?v=8D4RF2CqR68  Acesso em 15 jan. 2025. 
 
RUBIM, Altaci Correa. O Ensino e aprendizagem na língua materna na década 
internacional das línguas indígenas. In: ENCONTRO DE PROFESSORES E 
INTÉRPRETES DE LÍNGUAS INDÍGENAS, 6. Boa Vista, 2023. Disponível em 
https://www.youtube.com/watch?v=86f0tySyjzY.  Acesso em 07/10/2023 

SANTOS, Flávia Martins dos; GOMES, Suely Henrique de Aquino. Etnografia virtual na 
prática: análise dos procedimentos metodológicos observados em estudos empíricos em 
cibercultura. In: SIMPÓSIO NACIONAL DA ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA DE 
CIBERCULTURA, 7. São Paulo, 2013. Disponível em 
https://abciber.org.br/simposio2013/anais/pdf/Eixo_1_Educacao_e_Processos_de_Aprendiz
agem_e_Cognicao/26054arq02297746105.pdf. Acesso em 15/01/2025.  
 
WAPICHANA, Cristino. Tomoromu: a árvore do mundo. Ilustrações de Maurício Negro. São 
Paulo: edições SM, 2021. 
 
WAPICHANA, Kamuu Dan. Makunaimã Taanii Presente de Makunaimã. Brasília: Aua 
Editorial, 2020. 
 

 
 
 

 

 

Recebido em janeiro 2025 | Aprovado em junho 2025 
 
MINI BIOGRAFIA 
 
Ananda Machado  
Doutora em História Social pela UFRJ. Pós-doutora em Estudos de Literatura pela UFF. Professora dos Cursos: Gestão 
Territorial Indígena, Programas de Pós-Graduação em: Letras, Educação na Amazônia e Profissional em Ensino de 
História, na UFRR. Pesquisadora PQ CNPQ e Coordenadora do grupo de pesquisa Literaturas Indígenas, Africanas e 
Caribenhas e do LEELLI-PPGL-UFRR. 
E-mail: ananda.machado@ufrr.br 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://www.youtube.com/watch?v=8D4RF2CqR68
https://www.youtube.com/watch?v=86f0tySyjzY
https://abciber.org.br/simposio2013/anais/pdf/Eixo_1_Educacao_e_Processos_de_Aprendizagem_e_Cognicao/26054arq02297746105.pdf
https://abciber.org.br/simposio2013/anais/pdf/Eixo_1_Educacao_e_Processos_de_Aprendizagem_e_Cognicao/26054arq02297746105.pdf
mailto:ananda.machado@ufrr.br

