
 

1 
Esta obra está licenciada com uma licença Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 
Internacional. 

Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 
Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

 

 

 DOI: https://doi.org/10.18764/2178-2229v32n4e25943 
 Educação em trânsito: a escola entre ruínas, 

labirintos e passagens 
 
Education in transit: the school between ruins, labyrinths, and 
passages 

Educación en tránsito: la escuela entre ruinas, laberintos y pasajes  
 

 
Amarildo Luiz Trevisan  

 Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3575-4369  

 
Resumo: Este artigo investiga o papel da escola como um espaço de passagem, empregando a 
metáfora das passagens parisienses de Walter Benjamin para compreender a mediação entre o mundo 
privado e o público no contexto educacional. A partir das reflexões de Hannah Arendt, discute-se como 
a escola pode preservar sua autonomia, evitando ser reduzida a uma extensão da família ou a um 
aparelho ideológico da sociedade. No contexto da violência escolar, argumenta-se que a escola não 
deve se limitar a medidas repressivas e tecnológicas, como sistemas de vigilância e monitoramento, 
mas sim ser concebida como um espaço de transição e experimentação, onde a educação se constrói 
no trânsito entre tradição e inovação. A metodologia adotada para a análise é a da concepção 
materialista dialética de Walter Benjamin, que possibilita interpretar criticamente os sentidos atribuídos 
à escola como espaço de mediação e passagem. Com base nesse referencial, o artigo busca 
compreender a escola como um território de possibilidades e não como uma estrutura estática, 
promovendo um aprendizado que se dá na mediação entre memória e futuro, passado e potencial ainda 
não realizado. 
Palavras-chave: Filosofia da educação; escola como passagem; Walter Benjamin; Hannah Arendt; 

violência escolar. 
 
Abstract: This article examines the role of the school as a transitional space, drawing on Walter 
Benjamin’s metaphor of the Parisian arcades to analyze the mediation between private and public 
spheres within the educational context. Grounded in the reflections of Hannah Arendt, the study explores 
how schools can maintain their institutional autonomy, resisting reductions to mere extensions of the 
family unit or instruments of societal ideology. In addressing the issue of school violence, the article 
contends that educational institutions should not rely solely on repressive or technological strategies, 
such as surveillance and monitoring systems, but should instead be envisioned as dynamic 
environments of transition and experimentation, where education emerges in the interplay between 
tradition and innovation. The analysis is based on Benjamin’s dialectical materialist framework, which 
facilitates a critical interpretation of the school’s function as a site of mediation and transformation. 
Through this lens, the article conceptualizes the school not as a static entity, but as a generative space 
of possibilities, fostering learning through the mediation between memory and futurity, between the past 
and the unrealized potential. 
Keywords: Philosophy of education; school as passage; Walter Benjamin; Hannah Arendt; school 

violence. 
 
Resumen: Este artículo investiga el papel de la escuela como un espacio de transición, utilizando la 
metáfora de los pasajes parisinos de Walter Benjamin para comprender la mediación entre el mundo 
privado y el público en el contexto educativo. A partir de las reflexiones de Hannah Arendt, se discute 
cómo la escuela puede preservar su autonomía, evitando ser reducida a una extensión de la familia o 

[~fl]~ 
ISSN 2178-2229 5'lJ 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://doi.org/10.18764/2178-2229v32n4e25943
https://orcid.org/0000-0002-3575-4369


2 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

a un aparato ideológico de la sociedad. En el contexto de la violencia escolar, se argumenta que la 
escuela no debe limitarse a medidas represivas y tecnológicas, como sistemas de vigilancia y 
monitoreo, sino que debe concebirse como un espacio de transición y experimentación, donde la 
educación se construye en el tránsito entre la tradición y la innovación. La metodología utilizada para 
el análisis es desde la concepción materialista dialéctica de Walter Benjamin, que permite interpretar 
críticamente los significados atribuidos a la escuela como un espacio de mediación y pasaje. Con base 
en este enfoque, el artículo busca comprender la escuela como un territorio de posibilidades, en lugar 
de una estructura estática, promoviendo un aprendizaje que se ocurre a partir de la mediación entre la 
memoria y el futuro, entre el pasado y el potencial aún no realizado. 
Palabras clave: Filosofía de la educación; escuela como pasaje; Walter Benjamin; Hannah Arendt; 

violencia escolar. 

1 Introdução1 

No mundo contemporâneo, a escola enfrenta ameaças que comprometem sua 

função essencial de mediação entre o mundo privado e o público, sendo pressionada 

por forças ideológicas que disputam seu significado e controle. De um lado, há a 

crescente tendência de privatização e individualização da educação, que se manifesta 

em políticas de incentivo ao homeschooling e na expansão de modelos educacionais 

voltados para nichos específicos, alinhados a determinados valores culturais, 

religiosos ou de mercado. Essa perspectiva parte da ideia de que a escola deve ser 

uma extensão dos princípios familiares e que o ensino pode ser reduzido a uma 

transmissão de conhecimentos técnicos ou morais, desconsiderando sua função 

pública e socializadora. Tal movimento, embora se apresente como uma defesa da 

liberdade educacional, insere-se em uma matriz que busca dissolver a dimensão 

coletiva da escola, enfraquecendo sua capacidade de formar cidadãos críticos e 

autônomos (Guilherme; Picoli, 2018). 

Por outro lado, a escola também é alvo da instrumentalização política, sendo 

muitas vezes reduzida a um campo de disputa em que diferentes grupos tentam 

moldá-la de acordo com suas agendas, seja impondo restrições ao ensino de 

determinados temas, seja subordinando o currículo a diretrizes ideológicas 

específicas. Essa polarização coloca a educação em uma posição frágil, na qual seu 

papel formativo é deslocado para servir a projetos externos, comprometendo sua 

autonomia intelectual (Gascón, 2018; Gascón; Fortunado; Aguilar, 2023). Ambas as 

tendências — seja a privatização da escola como espaço fechado e exclusivo, seja 

 
1 Sou profundamente grato pelas contribuições críticas e generosas de Noeli Dutra Rossatto (UFSM, 

Brasil), Antonio Gómez Ramos (UC3M, Espanha) e Catia Piccolo Viero Devechi (UnB, Brasil) e aos 
pareceristas da revista Cadernos de Pesquisa. Suas leituras, comentários e sugestões orientaram 
ajustes substantivos e aprimoraram a argumentação deste capítulo. Eventuais falhas que persistam 
cabem unicamente a mim. 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


3 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

sua subordinação a narrativas políticas dominantes — operam a partir de uma 

compreensão de cunho ideológico que ignora a escola como um território de 

pluralidade, segundo o qual o aprendizado não pode ser condicionado por interesses 

privados ou doutrinários, mas orientado pela construção do pensamento crítico e pelo 

compromisso com a formação democrática. Assim, a escola contemporânea se vê 

encurralada entre forças que, embora opostas em aparência, compartilham a mesma 

intenção de capturá-la como instrumento de poder, afastando-a de sua função de 

introduzir as novas gerações ao mundo de forma reflexiva e autônoma. 

Em síntese, o dilema central da escola hoje está na tentativa de reduzi-la a um 

prolongamento da esfera privada (lar, identidade, cultura, gênero) ou a um instrumento 

da esfera pública (doutrina, partido, Estado). Esse embate reflete não apenas a 

disputa entre identitários e redistributivistas, mas, sobretudo, entre aqueles que 

querem subordinar a educação à preservação dos valores familiares e aqueles que a 

enxergam como um mecanismo de transformação social imediata. No meio desse 

confronto, a escola perde seu caráter de mediação e transição, sendo capturada ora 

como um espaço de reprodução do passado, ora como um aparato de doutrinação do 

presente. 

Porém, numa visão ampliada, a escola é, por definição, um espaço em 

constante deslocamento. Situada entre o mundo privado da família e o mundo público 

da sociedade, entre a tradição do passado e a incerteza do futuro, ela se configura 

como um território paradoxal, que ao mesmo tempo protege e expõe, conserva e 

transforma, orienta e desconstrói. Em A crise na educação Hannah Arendt (1992), 

identifica a escola como um espaço limiar, um lugar onde os jovens ainda não estão 

plenamente inseridos no mundo público, mas começam a se familiarizar com ele. No 

entanto, essa função transitória se encontra sob forte tensão na modernidade: a 

escola necessita preservar o legado do passado sem se fixar na autoridade tradicional 

e, ao mesmo tempo, precisa preparar os alunos para um futuro imprevisível sem se 

render ao páthos do novo. Como, então, a educação pode cumprir essa missão sem 

se perder entre a nostalgia de um mundo que já não existe e a aceleração irrefletida 

das exigências contemporâneas? 

Nesse contexto, Benjamin (2009) oferece uma metáfora potente para 

compreender a escola como um espaço de travessia: as passagens parisienses. 

Assim como as passagens parisienses conectam fragmentos da cidade e revelam a 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


4 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

coexistência de diferentes tempos e experiências, a escola pode ser compreendida 

como um espaço de intersecção entre a infância protegida e as exigências do mundo 

adulto, entre a segurança do conhecido e a exploração do incerto. 

Por isso, a pergunta inicial, que orienta a discussão, busca entender como a 

escola pode cumprir essa função de transição sem se submeter completamente nem 

ao afeto familiar, nem às exigências do ambiente social e político, bem como seria 

possível viabilizar o trabalho docente na ruptura entre passado e futuro. Ou seja, como 

preservar a tradição sem se tornar um espaço fossilizado e, simultaneamente, abrir-

se ao novo sem se dissolver na efemeridade do presente? A resposta à essa questão 

será construída a partir das reflexões de Hannah Arendt, que descreve a escola como 

um espaço intermediário, e das metáforas de Walter Benjamin sobre as passagens 

parisienses, que simbolizam a transição entre tempos e realidades distintas. 

Para interpretar esse deslocamento da escola como um espaço de passagem 

e mediação, será utilizada a metodologia da concepção materialista dialética de Walter 

Benjamin. Essa abordagem se fundamenta na noção de imagem dialética. Também 

parte do princípio de que a história não deve ser entendida como uma sucessão linear 

e progressiva de eventos. Ao contrário, a história é um campo de forças em constante 

tensão. Nesse campo, o passado nunca está definitivamente encerrado. Ele pode ser 

reativado a partir das necessidades do presente. O “materialismo” benjaminiano não 

se ancora nos pressupostos do determinismo econômico da base sobre a 

superestrutura, como propõe a leitura ortodoxa do marxismo, mas, ao contrário, 

integra elementos da virada teórica da Escola de Frankfurt, ao admitir que construções 

culturais, simbólicas e religiosas — isto é, elementos da superestrutura — podem 

também determinar formas de organização econômica e material. A crítica de 

Benjamin à ideia de progresso, comum tanto ao marxismo hegemônico quanto ao 

iluminismo burguês, coloca-o em uma posição conceitual singular. Em lugar de pensar 

a história como sucessão linear de estágios racionais e cumulativos, ele propõe a 

atualização como categoria central: uma leitura vertical, descontínua e constelacional 

da história, capaz de fazer emergir sentidos ocultos do passado no tempo presente. 

Desse modo, o “materialismo” de Walter Benjamin é um dispositivo crítico, 

aberto à interrupção da narrativa histórica dominante, e não uma reafirmação da 

infraestrutura como motor da história. Esta diferenciação é fundamental para evitar 

reduções conceituais que avalia Benjamin sob a ótica de um materialismo que ele 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


5 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

justamente questiona e subverte. Bolle (2009), um dos principais intérpretes da obra 

de Walter Benjamin no contexto latino-americano, explicita essa inflexão ao afirmar:  

Distanciando-se da visão progressista da história, que o marxismo ortodoxo 
compartilha com o pensamento burguês, Benjamin visa “demonstrar um 
materialismo histórico que aniquilou em si a ideia de progresso” e “cujo 
conceito básico não é o progresso, e sim a atualização” [N 2,2] (Bolle, 2009, 
p. 1156).  

Essa formulação torna evidente a ruptura de Walter Benjamin com o 

materialismo histórico tradicional e seu compromisso com uma leitura crítica e 

descontínua da história. Portanto, essa abordagem não contradiz o materialismo 

histórico-dialético, mas amplia sua capacidade crítica ao integrar mediações culturais 

e simbólicas na análise dos processos históricos. Tal como Walter Benjamin, o 

trabalho não se ancora em uma leitura mecanicista da relação entre base e 

superestrutura, mas aposta em uma análise dialética da cultura como campo de forças 

contraditórias, capaz de revelar fissuras, possibilidades e interrupções no curso da 

história. A conceituação da escola como passagem não substitui a análise das 

determinações históricas — ela as reformula, desvelando como a experiência escolar 

se constitui como território de disputa e atualização de sentidos sociais. Longe de ser 

uma fuga da história, trata-se de uma aproximação mais sutil e atenta aos modos 

pelos quais ela se inscreve na linguagem, nas instituições e nas práticas culturais — 

inclusive na escola.  Nesse contexto, os objetos culturais e simbólicos, como a escola, 

não são vistos como epifenômenos de uma base econômica, mas como lugares de 

condensação e disputa de sentidos históricos, com potência para reconfigurar 

inclusive as formas de vida material.  

A partir dessas reflexões, este artigo propõe-se a investigar como a escola pode 

afirmar sua vocação de espaço de transição, sem se reduzir nem à proteção exclusiva 

do modelo familiar, nem à funcionalização tecnocrática do mundo público. No primeiro 

momento, aborda-se a perspectiva de Hannah Arendt, que compreende a escola 

como um território intermediário entre o lar e a esfera pública, marcado pela tensão 

entre preservação e introdução ao mundo. Em seguida, examina-se a contribuição de 

Walter Benjamin, especialmente a metáfora das passagens parisienses, para 

repensar a escola como lugar de travessia, entre ruínas e possibilidades, onde tempos 

históricos distintos se entrelaçam. A seção seguinte discute como essas concepções 

ampliam o debate sobre a violência escolar, deslocando-o do campo do controle e do 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


6 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

monitoramento para o da escuta, da mediação e da reconstrução simbólica. Por fim, 

aprofunda-se a contribuição da imagem dialética na leitura materialista da história, 

proposta por Benjamin, que recusa a linearidade do tempo e valoriza os fragmentos 

do passado como potências de reinvenção do presente e do porvir.  

Assim, ao longo do texto, será discutido como as contribuições filosóficas de 

Arendt e Benjamin oferecem chaves interpretativas para uma concepção mais crítica 

da escola: não como um espaço estático de reprodução, mas como território de 

possibilidades, onde tradição e renovação, autoridade e ruptura, convivem em tensão 

criadora. 

2  Educar no Limite: a escola entre a ruína da autoridade e a reinvenção do novo 

em Arendt e Benjamin 

A perspectiva de Hanna Arendt sobre a crise da educação está profundamente 

conectada à sua história de vida. Filósofa judia alemã, Hanna Arendt foi aluna de 

Martin Heidegger e Karl Jaspers e teve sua formação intelectual marcada pelo colapso 

da República de Weimar, a ascensão do nazismo e a experiência do exílio. Fugindo 

da Alemanha nazista, Arendt viveu na França e depois nos Estados Unidos, onde se 

estabeleceu como uma das mais influentes pensadoras políticas do século XX. Sua 

experiência com regimes totalitários e a destruição das tradições políticas e culturais 

europeias influenciaram sua visão sobre a educação como um espaço de mediação 

entre o passado e o futuro. 

É assim que o pensamento de Hannah Arendt sobre a educação não é 

meramente conservador, mas uma defesa da escola como um espaço decisivo de 

construção da cidadania. Ao invés de ver a educação como uma ferramenta de 

adaptação ao presente, ela a concebe como um campo de mediação entre o que foi 

e o que ainda pode ser, garantindo que o novo não surja como mera repetição do 

passado, mas como um espaço de criação responsável. 

A crise educacional, para Hannah Arendt, não era um fenômeno isolado, mas 

parte de uma crise mais ampla da autoridade e da tradição nas sociedades modernas. 

Em A Crise na Educação (1992), Hannah Arendt argumenta que a escola pode ser um 

espaço de transição entre o passado e o futuro, preservando o legado cultural sem 

fossilizá-lo e, ao mesmo tempo, preparando os jovens para a novidade sem ceder à 

efemeridade do presente. Passa a criticar reformas educacionais que buscavam 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


7 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

eliminar a distinção entre adultos e crianças, resultando na perda da responsabilidade 

do educador e na fragilidade da transmissão do conhecimento. 

Arendt (1992) discute a função central da escola no processo de socialização 

das crianças. Para a autora, a criança, por não ter familiaridade com o mundo, precisa 

ser gradualmente introduzida a ele. Na medida “em que ela é nova, deve-se cuidar 

para que essa coisa nova chegue à fruição em relação ao mundo como ele é” (Arendt, 

1992, p. 239).  

Portanto, assim a escola se mantém como um lugar onde o professor 

representa o mundo e prepara a criança para sua futura atuação na sociedade, sem, 

no entanto, deixá-la entregue ao próprio destino. O docente atua como um mediador 

entre a criança e a sociedade, introduzindo-a, de forma gradual e orientada, ao mundo 

público. Nesse sentido, a escola oferece um ambiente seguro no qual os alunos 

possam experimentar, questionar e compreender a realidade, sem serem lançados 

prematuramente às suas exigências e complexidades. Essa mediação cuidadosa é 

essencial para que a escola cumpra sua função de transição, permitindo que os jovens 

desenvolvam autonomia intelectual e consciência social sem que sejam deixados à 

mercê das incertezas do mundo adulto antes de estarem preparados para enfrentá-

lo. 

Desse modo, a escola preserva seu caráter de mediação. Garante um espaço 

onde as crianças possam ser introduzidas de forma progressiva e equilibrada ao 

mundo público. Evita-se, assim, que sejam absorvidas precocemente por interesses 

privados ou políticos, os quais predominam por vezes no contexto da sociedade. Essa 

configuração impede tanto a submissão da escola ao controle familiar — o que 

comprometeria sua função socializadora — quanto sua captura por discursos que a 

convertem em instrumento de doutrinação. A educação, nesse contexto, pode ser vista 

como um processo situado entre dois mundos. Não é totalmente autônoma, mas 

também não pertence integralmente a nenhuma dessas esferas. Em outras palavras, 

complementa Arendt (1992): 

O problema da educação no mundo moderno está no fato de, por sua 
natureza, não poder esta abrir mão nem da autoridade, nem da tradição, e 
ser obrigado, apesar disso, a caminhar em um mundo que não é estruturado 
nem pela autoridade nem tampouco mantido coeso pela tradição. (Arendt, 
1992, p. 245).  

 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


8 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Arendt (1992) referenda aqui a tensão fundamental da educação no mundo 

moderno: ela precisa se apoiar na autoridade e na tradição para introduzir as novas 

gerações ao mundo, mas, ao mesmo tempo, opera em uma sociedade onde esses 

referenciais perderam sua força estruturante. Esse paradoxo coloca a escola em uma 

posição delicada, pois ela necessita equilibrar a necessidade de transmitir um legado 

cultural e social sem se tornar um espaço de mera reprodução do passado. Além 

disso, ao educar para um mundo em constante transformação, a escola não pode 

simplesmente ignorar a crise da autoridade e da tradição, ou seja, a fratura entre o 

passado e o futuro, mas precisa reinventar seu ofício mediador entre o novo e o 

estabelecido. Nesse sentido, a escola funciona como um espaço de transição, 

garantindo que os alunos sejam inseridos no mundo público com autonomia crítica, 

sem que essa inserção ocorra de maneira abrupta ou alienante. 

A interpretação da posição de Hannah Arendt sobre a educação exige uma 

leitura cuidadosa, especialmente quando se considera sua visão sobre a escola como 

um espaço intermediário entre o mundo privado e o público. Em A Crise na Educação 

(1992), Arendt argumenta que a escola deve preparar as novas gerações para a 

inserção na esfera pública, sem, no entanto, se confundir com tal instância da 

sociedade. Essa perspectiva parece contrastar com suas ideias defendidas em 

Reflexões sobre Little Rock (2004), publicado na revista Dissent em 1959, em que a 

sua ênfase no direito das famílias sobre a educação gerou intensos debates. No artigo, 

Arendt (1992) expressa reservas quanto à intervenção estatal na integração racial das 

escolas nos Estados Unidos, defendendo que a educação deveria permanecer 

separada da política. Essa contradição ressalta a necessidade de contextualizar suas 

ideias para evitar leituras anacrônicas, reconhecendo tanto sua crítica às pedagogias 

progressistas dos anos 1950 quanto a fragilidade de sua posição sobre a segregação 

escolar. 

Já o contexto de escrita do livro Passagens (Das Passagen-Werk) (2009), de 

Walter Benjamin, está profundamente marcado pelas transformações políticas e 

sociais do período entre guerras. A ascensão do fascismo na Europa, o colapso da 

República de Weimar e a crise da modernidade permeiam suas reflexões. A 

experiência da modernidade, para Walter Benjamin (2009), era caracterizada pelo 

choque, pela fragmentação e pelo ritmo acelerado da vida urbana, elementos que ele 

explorou ao analisar a figura do flâneur, o observador errante das cidades modernas. 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


9 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

A biografia de Benjamin também se entrelaça com a gestação do Passagens. 

Judeu alemão, intelectual marxista e crítico da cultura, ele foi perseguido pelo 

nazismo, o que o forçou a um exílio itinerante. Seu projeto de estudo das passagens, 

que inicialmente se voltava para uma crítica cultural da modernidade, assumiu tons 

cada vez mais políticos e filosóficos, refletindo sua preocupação com a história como 

um campo de luta entre forças opressoras e possibilidades de emancipação. 

O Livro das Passagens nunca foi concluído. Em 1940, ao tentar fugir da 

ocupação nazista na França, Benjamin acabou tirando a própria vida na fronteira entre 

a França e a Espanha. Seu trabalho fragmentário sobre as passagens permaneceu 

como um testemunho poderoso de seu método filosófico singular—um mosaico de 

referências, citações e análises que buscam capturar a modernidade em seus 

resquícios, ruínas e promessas inacabadas (Gagnebin, 2010). 

Walter Benjamin (2009) compreende as passagens, conhecidas no português 

como galerias, como estruturas arquitetônicas emblemáticas da modernidade urbana 

do século XIX, especialmente em Paris. Esses corredores cobertos de ferro e vidro, 

repletos de vitrines e lojas, funcionavam como espaços de transição entre o privado e 

o público, criando um ambiente de circulação onde a experiência da cidade moderna 

se condensava. No entanto, para Walter Benjamin (1992), as passagens não eram 

apenas fenômenos arquitetônicos, mas também símbolos da mudança nas formas de 

percepção e do impacto da mercadoria na vida cotidiana. 

Ao definir o vocábulo "passagens" no dicionário Conceitos de Walter Benjamin, 

Heinz Brüggemann  (2014) destaca que, em uma carta de 1932 endereçada a Gerhard 

Scholem, Benjamin menciona Das Passagen-Werk (O Livro das Passagens) entre os 

quatro livros que designam "o verdadeiro local da ruína ou da catástrofe" (Benjamin, 

2002, p. 887). Isso sugere que Benjamin não via as passagens apenas como espaços 

físicos, mas como ruínas da modernidade, lugares onde os sonhos do progresso 

técnico se entrelaçam com os destroços da história. Nessa mesma carta, ele descreve 

o risco das formas de expressão literária que perseguiu ao longo dos últimos dez anos 

de sua trajetória intelectual, reconhecendo a complexidade de capturar em palavras a 

experiência da modernidade. 

Brüggemann (2014) enfatiza que, para Benjamin, as formas literárias não eram 

apenas representações externas ao seu pensamento, mas expressões essenciais da 

modernidade, verdadeiros dispositivos de percepção histórica. Assim, sua abordagem 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


10 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

das passagens reflete um encontro entre o onírico e a técnica, combinando elementos 

do Surrealismo com a análise crítica do desenvolvimento industrial e urbano. Como 

ele aponta:  

Benjamin quer assimilar essas formas de concretização ao seu pensamento 
histórico, e para isso nenhum objeto parece mais apropriado do que as 
antigas passagens dos anos vinte, que Aragon, Hessel e Kracauer o haviam 
ensinado a ver (Brüggemann, 2014, p. 888). 

Esse caráter híbrido das passagens permite que Benjamin as utilize como 

metáfora da experiência moderna, conectando-as à mercadoria, ao consumo e às 

transformações na percepção sensorial. Elas representam um lugar de fascínio e 

alienação, onde o sujeito moderno é capturado pela lógica da mercadoria, mas 

também onde vestígios do passado resistem ao apagamento. Dessa forma, Das 

Passagen-Werk (2009) não é apenas um estudo sobre a arquitetura das galerias 

parisienses, mas uma crítica filosófica e histórica da modernidade, explorando suas 

contradições, suas promessas não cumpridas e seus resíduos utópicos. 

As passagens parisienses simbolizam a experiência fragmentária da 

modernidade e a transitoriedade das formas culturais. Elas são espaços de circulação 

e encontro, mas também de dispersão e esquecimento, funcionando como metáforas 

da condição moderna, onde o indivíduo não se fixa, mas transita entre diferentes 

realidades. Em Walter Benjamin (2009), a passagem não é apenas um lugar físico, 

mas um conceito que permite compreender a história e a experiência humana como 

um processo de mediação, onde cada momento carrega em si múltiplas direções 

possíveis. 

Assim, segundo Vaclav Paris, foi inspirado em Aragon que Walter Benjamin 

descreve as passagens parisienses como espaços de potencial e transformação, 

lugares limiares que desafiam a rigidez das estruturas sociais.  

Tal como a passagem em Aragon é um espaço limiar ou “passagem” entre os 
diferentes domínios subjetivo e objetivo, privado e público, as passagens de 
Benjamin são tanto interiores quanto exteriores, parte reais e parte paisagens 
oníricas, portas de entrada para uma experiência coletiva (Paris, 2013, p. 24, 
tradução própria). 

 Portanto, as passagens são zonas de intersecção, onde o interior e o exterior 

se fundem, criando um ambiente híbrido entre o real e o onírico. Esse caráter 

transitório ecoa em diversos aspectos da vida contemporânea, nos quais os sujeitos 

não se situam em territórios rígidos, mas em fluxos de transformação constante. A 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


11 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

ideia de passagem sugere que não há um ponto de chegada definitivo, mas sim um 

percurso marcado por tensões e deslocamentos, onde cada saída pode levar a uma 

nova entrada, e cada experiência se insere em uma rede de relações em aberto. Essa 

compreensão do tempo e do espaço como instâncias não lineares expõe uma visão 

crítica da modernidade, na qual os sujeitos são interpelados a lidar com a instabilidade 

e a multiplicidade dos significados. 

Ao transferirmos essa leitura para a experiência social e cultural, as passagens 

revelam-se como metáforas poderosas para compreender os processos de formação 

subjetiva e coletiva. Elas são lugares onde tradições se transformam, onde o novo 

emerge sem anular completamente o antigo, e onde o indivíduo experimenta 

simultaneamente a permanência e a mudança. Esse jogo entre continuidade e ruptura 

reflete a própria dinâmica da modernidade benjaminiana, na qual o passado nunca 

desaparece por completo, mas se manifesta de forma espectral nos interstícios do 

presente, abrindo espaço para novas interpretações e ressignificações. 

Assim, Benjamin (2009) explora profundamente nessa obra o conceito de 

transição e de um espaço de passagem que conecta diferentes tempos e realidades 

sociais. E, embora seja fragmentário, algumas reflexões desse livro trazem à luz uma 

ideia importante. As "passagens" parisienses não são apenas estruturas físicas. Elas 

também funcionam como metáforas para transformações culturais e históricas. 

Podemos associar essa noção à função de transição da escola entre o mundo privado 

e o público. Essa perspectiva foi discutida anteriormente, ao nos referirmos ao texto A 

crise na educação (1992), de Arendt. 

Entretanto, Passagens não é a obra benjaminiana de maior expressão por 
causa do volume, mas pela singularíssima estrutura, pela reflexão e pelo 
pensamento que nela são colocados em questão, que nela são postos em 
movimento. Constitui-se numa provocação para pensarmos a vida nas 
cidades nos dias de hoje, especialmente nas megacidades como São Paulo. 
Num país como o Brasil, onde a maioria da população tende a concentrar-se 
maciçamente nas grandes conglomerações urbanas, migrando do campo 
para as cidades, a obra de Walter Benjamin indubitavelmente nos ajuda a 
pensar os problemas que a cada dia ganham novas configurações sociais, 
políticas e econômicas (Kirchner, 2007, p. 12). 

A citação de Kirchner (2007) destaca que, no contexto brasileiro, essa 

perspectiva de Walter Benjamin, defendida no livro das Passagens (2009), se torna 

particularmente relevante diante da acelerada urbanização e das desigualdades que 

marcam as grandes metrópoles, como São Paulo, onde a migração do campo para a 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


12 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

cidade reorganiza espaços, fluxos e modos de vida. Essas estruturas simbolizam as 

contradições da modernidade, revelando tanto sua promessa de progresso quanto 

suas tensões e fragilidades. As grandes cidades contemporâneas carregam essa 

mesma ambiguidade: ao mesmo tempo em que são centros de inovação, diversidade 

cultural e oportunidades, também são espaços de segregação, precarização do 

trabalho, crises habitacionais e violência estrutural. Benjamin (2009) nos provoca a 

olhar para esses espaços urbanos não como realidades estáticas, mas como 

territórios dinâmicos, marcados por deslocamentos, ressignificações e disputas 

simbólicas. 

Particularmente no Brasil, onde a urbanização se deu de maneira acelerada e 

muitas vezes caótica, o pensamento benjaminiano pode ser uma ferramenta valiosa 

para interpretar os problemas urbanos que emergem e se reconfiguram diariamente. 

A experiência da cidade se constrói por meio de relações sociais que se desenrolam 

em seus espaços públicos e privados, atravessadas por desigualdades de acesso à 

moradia, transporte, lazer e educação. A expansão das metrópoles trouxe consigo a 

formação de periferias marginalizadas, a intensificação dos fluxos migratórios internos 

e o crescimento da informalidade, configurando um cenário urbano que exige novas 

formas de leitura e intervenção. 

Dessa forma, a obra de Benjamin (2009) nos convida a perceber a cidade como 

um espaço de múltiplas camadas temporais e simbólicas, onde as interações sociais 

não são neutras, mas carregam marcas da história e das forças que estruturam a 

sociedade. O conceito de passagem, nesse sentido, pode ser estendido para além do 

urbanismo e aplicado a diversas dimensões da vida social, incluindo os processos de 

mediação cultural, a circulação de saberes e a construção da subjetividade no mundo 

contemporâneo, conforme falaremos a seguir. 

3  A escola entre controle e travessia: desafios para enfrentar a violência além do 

monitoramento 

É nesse ponto que a conexão com a educação se torna evidente. Walter 

Benjamin demonstrou grande interesse por questões pedagógicas, ainda que não 

tenha se dedicado especificamente à escola como instituição. Em sua juventude, entre 

1913 e 1914, escreveu ensaios críticos sobre a educação repressiva nas escolas 

alemãs, denunciando os métodos autoritários de ensino e defendendo a liberdade e a 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


13 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

criatividade das crianças. Sua sensibilidade para a infância se refletiu em diversos 

projetos educativos, como as conferências radiofônicas da série Ilustração para 

Crianças, nas quais abordava temas culturais e históricos de maneira acessível ao 

público infantil. Além disso, colaborou com Asja Lacis em um projeto de teatro 

proletário voltado para crianças, desenvolvendo uma abordagem pedagógica que 

privilegiava a autonomia e a experimentação. Seu interesse pelos brinquedos e pela 

cultura infantil reforça essa perspectiva, destacando a infância como um espaço de 

imaginação e invenção. 

Nesse sentido, a leitura da Obra das Passagens como uma metáfora da escola 

é extremamente pertinente. Assim Benjamin se refere à educação nas Passagens: 

A experiência da juventude de uma geração tem muito em comum com a 
experiência do sonho. Sua configuração histórica é configuração onírica. 
Cada época tem um lado voltado para os sonhos, o lado infantil. Para o século 
passado, isso aparece claramente nas passagens. Porém, enquanto a 
educação de gerações anteriores interpretava esses sonhos segundo a 
tradição, no ensino religioso, a educação atual volta-se simplesmente à 
distração das crianças (Benjamin, 2009, p. 433). 

Nesta citação, Walter Benjamin (2009) destaca a relação entre a juventude, a 

experiência do sonho e a forma como a educação lida com essa dimensão onírica ao 

longo do tempo. Ele sugere que cada época tem um lado infantil, voltado para os 

sonhos, e que, no século XIX, isso se manifestava claramente nas passagens 

parisienses – espaços de circulação, descoberta e fascínio. No entanto, Benjamin 

(2009) aponta para uma mudança no papel da educação: se no passado a educação 

interpretava esses sonhos à luz da tradição, hoje se limita a oferecer distração, 

esvaziando seu potencial formativo. Essa crítica ressoa com sua visão mais ampla 

sobre a modernidade, na qual a experiência autêntica é substituída por formas 

superficiais de consumo e entretenimento. No contexto educacional, isso se traduz na 

transformação da escola em um espaço onde a reflexão e o aprofundamento do 

conhecimento são frequentemente suprimidos em favor de uma pedagogia voltada 

para a adaptação ao presente imediato, sem uma relação crítica com a tradição e sem 

abrir possibilidades para o futuro. 

A experiência urbana e a experiência educacional compartilham essa 

característica de serem territórios dinâmicos, onde diferentes influências se encontram 

e onde as contradições da sociedade se fazem visíveis. Ao refletirmos sobre a 

finalidade da educação em um contexto marcado por desigualdades e desafios 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


14 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

sociais, a metáfora das passagens pode nos ajudar a compreender a escola não como 

um espaço de mera reprodução, mas como um território de transformação e 

possibilidade. 

Assim como as passagens parisienses permitiam a circulação entre diferentes 

tempos e vivências, a escola pode ser compreendida como um território de travessia, 

onde os indivíduos transitam entre diferentes formas de conhecimento, entre o mundo 

privado da infância e o mundo público da cidadania. Mais do que um espaço fixo, a 

escola assume um caráter dinâmico, permitindo que os sujeitos explorem novas 

possibilidades de ser e estar no mundo. Como em Benjamin (2009), onde cada 

passagem abre múltiplos caminhos, a escola não se reduz a um espaço de 

transmissão de conteúdos, mas um território de experimentação, crítica e reinvenção. 

As passagens parisienses, descritas por Walter Benjamin em Das Passagen-

Werk (2009), oferecem assim uma poderosa metáfora para se pensar a escola como 

espaço de transição entre o mundo privado e o mundo público. Esses corredores 

semicobertos, que atravessavam quarteirões e conectavam ruas, lojas e multidões na 

Paris do século XIX, eram lugares de circulação e encontro, mas também de pausa e 

contemplação. Benjamin (2009) os descreve como espaços de experiência 

fragmentada, nos quais o tempo parecia suspenso e o cotidiano se tornava estranho 

ao ser iluminado por uma nova perspectiva. Essa dimensão de estranhamento e 

suspensão — elementos centrais para o pensamento crítico — permite transpor a 

metáfora das passagens para a escola, entendida não como lugar de reprodução 

social linear, mas como uma travessia, uma interrupção fecunda entre a infância e o 

mundo adulto, entre o lar e a esfera pública. 

Essa chave interpretativa, inspirada também em Arendt (1992), reforça a ideia 

de que a escola deve assegurar um tempo próprio para a formação — um tempo 

suspenso, distinto daquele ditado pelas exigências da produção ou do consumo. 

Trata-se de um intervalo necessário para a experiência do pensamento, do juízo e da 

convivência, onde a ação educativa possa se desdobrar com densidade e cuidado. 

No entanto, essa dimensão de suspensão tem sido progressivamente desfigurada 

pela assimilação acrítica das tecnologias digitais e pela crescente adoção da lógica 

da vigilância como resposta aos conflitos escolares. 

Nesse contexto, o fenômeno da violência nas escolas tem sido abordado, de 

forma recorrente, por meio de soluções tecnológicas centradas no controle: câmeras 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


15 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

de segurança e de monitoramento facial, vigilância de redes sociais, bancos de dados 

de ocorrências, entre outros dispositivos que visam à contenção imediata de conflitos. 

Trata-se, em grande parte, de um uso reativo da tecnologia, que se limita a mapear 

riscos, vigiar comportamentos e registrar incidentes, sem, contudo, intervir nas raízes 

da violência ou promover transformações significativas nas relações escolares. 

É justamente nesse ponto que o alerta de Santos Júnior (2023, p. 65) ganha 

relevância: 

Nesse contexto, é essencial que as instituições de ensino não apenas se 
comprometam com a disseminação de conhecimento acadêmico, mas 
também assumam a responsabilidade de cultivar um ambiente seguro e 
inclusivo para todos os estudantes. Para atingir esse objetivo, as escolas 
devem não apenas focar na repressão da violência e do bullying, mas 
também adotar abordagens proativas que promovam a empatia, o respeito 
mútuo e a resolução saudável de conflitos (Santos Júnior, 2023, p. 65). 

Mais do que um complemento à análise, essa citação opera como um 

deslocamento do foco: do controle para o cuidado, da vigilância para o vínculo. E 

reforça a necessidade de um horizonte educativo que vá além das respostas 

repressivas e da lógica da punição, indicando que o enfrentamento da violência 

escolar exige políticas e práticas comprometidas com a escuta, o diálogo e a formação 

ética dos sujeitos.  

Embora esses recursos possam oferecer respostas imediatas do ponto de vista 

da contenção de eventos críticos, eles pouco contribuem para o enfrentamento das 

causas estruturais da violência, refletindo, na verdade, uma tendência já consolidada 

na sociedade mais ampla. Um exemplo paradigmático dessa abordagem é a 

experiência conduzida no estado da Bahia, onde se implementou o reconhecimento 

facial com o objetivo de aumentar a segurança pública. Entretanto, como demonstram 

Cebrian et al. (2024, p. 26), os resultados foram decepcionantes: 

Ainda que a motivação para o uso de tecnologias de reconhecimento facial 
seja a segurança pública, não foram constatados os efeitos na redução da 
violência, pois a taxa de criminalidade e os indicadores criminais 
permaneceram praticamente inalterados, visto que, entre 2018 e 2021, o 
número de homicídios passou de 1.122 para 1.255 (Cebrian et al 2024, p. 
26). 

A transferência acrítica desse modelo para o ambiente escolar acarreta riscos 

adicionais. Ao enfatizar o controle em detrimento da escuta e do diálogo, tais medidas 

tendem a acentuar a sensação de exclusão, desconfiança e estigmatização — 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


16 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

especialmente entre os estudantes. Em alguns casos, podem até mesmo intensificar 

os conflitos, como alertam Casagrande, Costa e Fernandes (2019, p. 1040), ao 

sugerirem a urgência de uma abordagem mais crítica: 

Desse modo, é necessário colocar em debate a questão da violência escolar, 
analisando contextos, incidências e modos de legitimação, a fim de cogitar 
uma mudança do cenário posto quanto a essas ocorrências (registradas e 
postadas em rede) nas escolas brasileiras (Costa; Fernandes, 2019, p. 1040). 

A escola, quando capturada por esse paradigma securitário, corre o risco de 

deixar de ser uma “passagem” — no sentido benjaminiano de espaço intermediário e 

formativo — para se converter num ponto de vigilância e gestão de riscos. Nesse 

processo, sua especificidade como lugar da reflexão, da experimentação e da relação 

se esvazia, aproximando-se de lógicas familiares à rua ou ao lar, já saturadas por 

estímulos digitais. A presença da tecnologia, para que seja de fato educativa, precisa 

ser orientada por um horizonte ético, pedagógico e democrático, em que o cuidado 

com o outro e a escuta ativa sejam princípios estruturantes — e não mera 

funcionalidade a serviço da eficiência ou do controle. 

Nesse sentido, resgatar a noção benjaminiana de passagem exige revalorizar 

o tempo da experiência, o intervalo formativo, a capacidade de estranhar o mundo e 

de pensar com liberdade. A escola, então, não é um simples espelho da sociedade, 

mas um lugar de mediação e abertura para o novo — espaço onde o tempo não se 

acelera, mas se torna significativo. Essa perspectiva permite compreender que o 

enfrentamento da violência escolar e a presença da tecnologia não podem ser 

analisados à parte das relações sociais, culturais e históricas em que estão inseridos. 

Ao contrário: é justamente na articulação entre esses elementos que se abre a 

possibilidade de uma escola que forma sujeitos capazes de atravessar o mundo com 

consciência crítica e sensibilidade ética. 

Abramovay (2005) amplia a compreensão da violência escolar para além dos 

episódios extremos e espetaculares, como homicídios e porte de armas, incluindo 

também conflitos cotidianos, práticas institucionais e dinâmicas sociais que 

contribuem para a perpetuação da violência no ambiente escolar. Essa perspectiva 

desloca o foco da violência como um evento isolado para entendê-la como um 

fenômeno estrutural e multifacetado, vinculado ao contexto histórico, social e cultural 

no qual a escola está inserida. 
 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


17 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

A defesa por um conceito ampliado de violência se fundamenta numa 
compreensão do fenômeno como algo intrinsecamente relacionado ao 
contexto social, histórico, cultural em que ele se dá, com a vantagem de poder 
abarcar ações, comportamentos e processos diferenciados que envolvem 
sujeitos distintos (alunos, professores, moradores da comunidade, etc.) e a 
própria instituição escolar. Assim, não são apenas os episódios graves e 
espetaculares– como homicídios, porte e uso de armas – que são 
compreendidos como violência, mas também conflitos, comportamentos e 
práticas institucionais incorporadas ao cotidiano dos estabelecimentos de 
ensino. (Abramovay, 2005, p.79). 

Esse conceito ampliado de violência dialoga diretamente com a necessidade 

de repensar o papel da escola não apenas como um espaço de repressão e controle, 

mas como um território de formação e mediação, no qual diferentes sujeitos (alunos, 

professores, comunidade) possam atuar de forma colaborativa na construção de um 

ambiente mais seguro e inclusivo. Isso significa que a violência escolar não pode ser 

combatida apenas com medidas punitivas ou tecnologias de vigilância, mas sim com 

estratégias que promovam o diálogo, a escuta ativa e a participação da comunidade 

na vida escolar. 

Se a escola for compreendida como um espaço de passagem, conforme 

sugerido por Benjamin (2009) e  Arendt (1992), então sua função não pode ser 

reduzida à simples adaptação dos estudantes ao mundo exterior, seja ele familiar ou 

social. Pelo contrário, ela deve permitir que os alunos vivenciem experiências 

formativas que os preparem para enfrentar conflitos sem recorrer à violência, 

promovendo o reconhecimento mútuo e a resolução pacífica de tensões. Nesse 

sentido, ao invés de um ambiente de disciplinamento e vigilância, a escola precisa se 

consolidar como um espaço que estimule a autonomia e a construção coletiva do 

saber, garantindo que as diferentes formas de violência, sejam elas explícitas ou sutis, 

sejam enfrentadas não apenas como problemas individuais, mas como questões 

sociais e institucionais. 

No entanto, essa responsabilidade não pode ser confundida com a ideia de que 

a escola deva absorver todas as demandas da sociedade ou se tornar um mero reflexo 

do mundo externo. Como discutem Arendt (1992) e Benjamin (2009), a escola precisa 

se manter como um espaço de passagem, intermediando a relação entre o privado e 

o público, entre o passado e o futuro. Ao focar apenas na repressão ou no controle 

disciplinar, corre-se o risco de reduzir a experiência escolar a uma estrutura rígida e 

funcionalista, esvaziando sua capacidade de promover um aprendizado crítico e 

reflexivo. 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


18 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Por outro lado, se a escola assume um papel apenas adaptativo, ajustando-se 

mecanicamente às pressões sociais ou às tendências tecnológicas, ela perde sua 

função de mediação e se torna um espaço de conformidade, e não de formação 

cidadã. A superação da violência e do bullying, portanto, deve partir de uma 

perspectiva pedagógica que valorize o diálogo, a alteridade e a construção coletiva do 

conhecimento, elementos que transformam a escola em um verdadeiro espaço de 

transição e experimentação, e não em um ambiente de vigilância ou conformismo. 

Nesse sentido é preciso criar consensos em que a tecnologia seja uma aliada e não 

uma instância repressora do processo pedagógico:  

Se conseguirmos concordar que o papel da tecnologia nas nossas salas de 
aula é o de apoiar a nova pedagogia a partir da que os alunos ensinam a si 
mesmos com a orientação do professor, então poderemos nos movimentar 
muito mais rapidamente pela estrada que leva à obtenção dessa meta. No 
entanto, se cada pessoa continuar a falar sobre o papel da tecnologia de 
forma diferente, isso vai levar muito mais tempo para acontecer (Prensky, 
2010, p. 204). 

Essa abordagem criticada pelo autor não rompe com a lógica da violência, 

apenas a administra. Para que a escola permaneça sendo um espaço de formação 

crítica, é necessário um uso consciente da tecnologia, que não apenas responda à 

violência, mas que atue em sua prevenção. Se Benjamin (2009) nos ensina que a 

modernidade não deve ser assimilada sem crítica, e Arendt (2002) alerta para o risco 

de dissolver a escola nas demandas externas, então a tecnologia deve ser 

incorporada à educação de maneira que preserve o caráter transformador da escola. 

A experiência do estranhamento – fundamental para o aprendizado – não pode ser 

suprimida pelo imediatismo digital ou pela padronização tecnológica. 

Dessa forma, no contexto de discussão da escola como um lugar de passagem, 

a tecnologia é um meio, e não um fim em si mesma. Em vez de substituir a experiência 

formativa pelo imediatismo digital, a tecnologia pode ser utilizada para ampliar 

horizontes, criar novas formas de participação e fomentar o pensamento crítico.  

Se a escola, segundo Arendt (1992), deve se manter como um território 

autônomo entre o mundo privado da família e o mundo público da sociedade, ela não 

pode ser reduzida a um prolongamento de qualquer um desses dois polos. O simples 

fato de as crianças nascerem em um mundo digitalizado não significa que a escola 

deva reproduzir esse ambiente sem questionamento crítico, tornando-se uma 

extensão do lar ou um reflexo passivo das transformações tecnológicas da sociedade. 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


19 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Benjamin, por sua vez, nos ensina que a experiência educativa deve ser marcada pelo 

estranhamento e pela suspensão do tempo, elementos fundamentais para a 

aprendizagem significativa. Se a escola se render completamente à lógica do 

tecnicismo e da vigilância digital, ela perde seu caráter formativo, transformando-se 

apenas em um espaço de adaptação e conformidade. 

A tecnologia pode, portanto, ser incorporada à educação de maneira reflexiva, 

não como um fim em si mesma, mas como um meio para ampliar as possibilidades 

pedagógicas e sociais da escola. Em vez de se limitar ao reforço de práticas de 

monitoramento e disciplina, o uso das tecnologias pode, quando orientado por 

princípios pedagógicos e éticos, tornar-se um instrumento valioso na promoção de 

interações mais dialógicas e inclusivas. Nessa perspectiva, contribui-se não apenas 

para a prevenção da violência, mas também para a formação da cidadania digital, ao 

incentivar o protagonismo estudantil, o respeito às diferenças e a convivência 

democrática. Assim, a tecnologia deixa de ser apenas um mecanismo de controle e 

passa a integrar um projeto educativo comprometido com a construção de relações 

escolares mais justas, sensíveis e abertas à diversidade. Assim, escola, como espaço 

de passagem entre diferentes tempos e esferas da vida social, pode utilizar a 

tecnologia como um recurso para expandir horizontes e fomentar o pensamento 

crítico, evitando a armadilha de reduzir a experiência educativa a um conjunto de 

métricas e protocolos de segurança. 

4 Entre ruínas e possibilidades: a escola na constelação dialética de Benjamin 

Benjamin rejeita a ideia tradicional de que o conhecimento e a experiência se 

acumulam de forma contínua e evolutiva. Em seu lugar, propõe uma abordagem 

disruptiva e fragmentária, na qual o tempo histórico é marcado por rupturas, 

descontinuidades e reconfigurações inesperadas. Essa perspectiva sugere um modo 

de interpretação em que passado e presente se iluminam mutuamente, possibilitando 

tanto a recuperação de experiências interrompidas quanto a emergência de novas 

possibilidades. 

Essa concepção ressoa na ideia da escola como um espaço de travessia e 

mediação. Nesse contexto, tradição e inovação, memória e futuro, proteção e 

exposição não se anulam, mas coexistem em uma tensão produtiva. Essa tensão se 

sustenta, sobretudo, em três pilares principais: 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


20 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

A imagem dialética como chave de leitura do passado e do presente: Benjamin 

sustenta que a compreensão do passado não ocorre por meio de uma reconstrução 

objetiva e documental, mas por constelações de imagens que emergem no presente 

e permitem reinterpretar a história. Como Brüggemann (2014, p. 888) observa, 

Benjamin chegou a definir o projeto do Livro das Passagens como um “conto de fadas 

dialético”, um espaço em que expressão literária e pensamento filosófico se 

entrelaçam. Isso significa que a análise histórica não se faz apenas por meio de fatos 

e cronologias, mas pela emergência de imagens que condensam tensões sociais e 

culturais. No contexto especificamente deste texto, a metáfora das passagens 

parisienses cumpre essa função, permitindo compreender a escola como um espaço 

de transição e articulação entre tempos históricos distintos. 

A materialidade da história e da experiência: Diferente da tradição idealista, 

Benjamin enfatiza que a história é marcada por seus rastros materiais — objetos, 

arquiteturas, escritos e experiências cotidianas — que carregam significados latentes 

e podem ser ressignificados. Sua análise das passagens parisienses, por exemplo, 

não se limita a um estudo arquitetônico, mas investiga como esses espaços refletem 

os sonhos e fracassos da modernidade. No âmbito da educação, que, como dissemos 

antes, reflete a sociedade mais ampla, é preciso evitar abordagens que partam apenas 

de conceituações abstratas, sem atenção à historicidade concreta das práticas e 

instituições. A partir da perspectiva materialista proposta por Benjamin (2009), a 

escola pode ser compreendida não apenas como um espaço de transmissão de 

saberes, mas como um lugar onde os vestígios do passado se atualizam e ganham 

novos sentidos na experiência vivida por alunos e professores. Essa atualização, no 

entanto, não se dá de forma idealizada ou atemporal, mas por meio de constelações 

específicas entre passado e presente, marcadas por disputas simbólicas, por 

contextos sociais determinados e por processos históricos inacabados. Pensar a 

escola nesse registro implica deslocar o foco das generalizações conceituais para a 

análise das materialidades, dos rastros, das interrupções e das potências que 

atravessam sua existência como instituição em permanente reinvenção. 

A crítica à concepção teleológica da história: Enquanto Arendt (1992) vê a 

escola como um espaço que protege a infância e assegura a transmissão da cultura, 

Benjamin (2009) propõe uma visão mais aberta e dinâmica. Ele não considera a 

escola apenas como um meio para a preparação dos alunos para um futuro 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


21 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

predeterminado, mas como um espaço onde as potencialidades inacabadas do 

passado podem ser ativadas. Isso se manifesta na ideia de que a história da educação 

não deve ser lida apenas como um acúmulo progressivo de avanços pedagógicos, 

mas como uma sucessão de promessas interrompidas, sonhos não realizados e 

possibilidades ainda em aberto. 

Essas definições revelam o caráter híbrido da obra benjaminiana, que entrelaça 

filosofia, história e literatura para captar a complexidade dissonante da modernidade. 

Inspirado por essa abordagem, este artigo busca pensar a escola não como uma 

instituição fixa, mas como uma estrutura em constante reconstrução — um lugar onde 

o ensino ultrapassa a reprodução do passado e se afirma como espaço de formação 

crítica e experimentação. Nesse percurso, temas como a violência escolar e o uso 

crescente de tecnologias de controle não aparecem como questões isoladas, mas são 

analisados à luz das tensões históricas entre tradição e inovação, autoridade e 

ruptura. Ao considerar essas problemáticas sob uma perspectiva dialética, o artigo 

propõe que a escola contemporânea deve ser compreendida como um campo de 

disputas simbólicas e políticas, onde se decide não apenas o que ensinar, mas como 

preservar e reinventar a experiência em tempos marcados pela fragmentação e pelo 

imperativo da performance. 

Walter Benjamin enxerga a cidade como um labirinto de significados, no qual o 

flâneur deambula entre fragmentos do passado e do presente, absorvendo vestígios 

da modernidade. Como ele escreve, "[...] a cidade é a realização do antigo sonho 

humano do labirinto. O flâneur, sem o saber, persegue esta realidade" (Benjamin, 

2009, p. 474). Essa concepção ressoa diretamente com a ideia da escola como um 

lugar de trânsito, onde diferentes perspectivas, tempos históricos e saberes se 

encontram, permitindo que os alunos desenvolvam um olhar crítico e ampliem sua 

compreensão do mundo. Assim como as passagens parisienses conectam espaços e 

tempos distintos, a escola pode ser um território onde a educação não seja um 

percurso fixo e predeterminado, mas um processo de descobertas, desvios e 

reinvenções. Como observa Matos (2009, p. 1138), "[...] reviver o não vivido é a 

experiência revolucionária do flâneur, porque sua deambulação é o signo do 

recomeçar a vida a cada dia em uma ‘magia propicitatória [sic]’”. O aprendizado, 

portanto, não pode ser concebido como um acúmulo linear de informações, mas como 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


22 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

uma experiência aberta, em que o passado não é um peso morto, mas um campo de 

possibilidades ainda não realizadas. 

No entanto, há uma distinção fundamental entre o flâneur benjaminiano e a 

figura do professor. Enquanto o flâneur vagueia pela cidade sem destino fixo, 

absorvendo fragmentos dispersos da modernidade, o professor não pode se limitar à 

contemplação errante—ele deve atuar como um narrador prospectivo, reinterpretando 

o passado e projetando futuros possíveis. Seu papel não é apenas o de um 

observador, mas o de um mediador do conhecimento, guiando os alunos através da 

complexidade da história e dos desafios do presente. 

Ao longo da pesquisa, fica evidente que a abordagem metodológica adotada — 

a imagem dialética de Benjamin — permite repensar a escola não como um espaço 

estático de transmissão do conhecimento, mas como uma estrutura em movimento, 

onde tradição e transformação se cruzam. Esse enquadramento possibilita uma leitura 

mais complexa das disputas contemporâneas sobre a educação, evitando análises 

reducionistas que restringem a escola a um prolongamento da esfera privada ou a um 

instrumento da esfera pública.  

Walter Benjamin e Hannah Arendt compartilham uma preocupação com a 

relação entre tradição e renovação na educação, mas partem de pressupostos 

filosóficos distintos quanto ao papel da escola nesse processo. A abordagem de 

Arendt (1992) sobre a educação, fortemente influenciada por sua crítica à crise da 

autoridade no século XX, sustenta que a escola deve funcionar como um espaço 

intermediário entre o mundo privado e o público, protegendo a infância da exposição 

prematura às disputas políticas e sociais. Para Arendt, a escola tem como principal 

função garantir a continuidade do mundo, inserindo os novos indivíduos em uma 

tradição consolidada antes de permitir sua atuação na esfera pública. Assim, a 

educação não pode se submeter inteiramente às exigências do presente, pois sua 

missão fundamental é transmitir um legado cultural que serve de referência para a 

compreensão do mundo e das responsabilidades que nele se inserem. Walter 

Benjamin, por outro lado, desloca essa discussão para um registro dialético e 

materialista, no qual a relação entre passado e futuro não se dá apenas pela 

transmissão ordenada da tradição, mas pela possibilidade de resgate e reinvenção de 

experiências históricas interrompidas.  

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


23 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Essa diferença se deixa entrever, de forma indireta, quando se aproximam as 

concepções de Arendt e Benjamin em relação à experiência formativa. Embora 

Hannah Arendt e Walter Benjamin não tenham tratado diretamente da escola como 

instituição em seus escritos filosóficos centrais, é possível, a partir de suas reflexões 

mais amplas sobre tradição, autoridade e temporalidade, construir aproximações que 

iluminam o campo educacional. Se, em Hannah Arendt, a escola pode ser pensada 

como um espaço de proteção e introdução gradual ao mundo comum — ainda que 

essa formulação exija certa mediação interpretativa —, em Walter Benjamin é possível 

vislumbrar a ideia da escola como um território de passagem, onde o aprendizado se 

daria por meio da experimentação e da reconstrução crítica das temporalidades. Em 

Passagens, Benjamin (2009) observa como a modernidade tende a dissolver a 

experiência e a substituí-la por uma lógica de distração e aceleração do tempo. A partir 

dessa chave de leitura, pode-se sugerir que a escola, à luz de seu pensamento, não 

deveria funcionar apenas como um mecanismo de adaptação ao mundo existente, 

mas como um espaço de interrupção, em que as novas gerações possam revisitar e 

reapropriar-se criticamente da história. 

Essa perspectiva de Benjamin (2009), embora não trate diretamente da escola, 

permite lançar luz sobre as formas como ela se manifesta historicamente nas relações 

sociais concretas. Diferentemente da abordagem arendtiana, centrada na estabilidade 

da tradição e na autoridade como condição para a transmissão do mundo comum, o 

pensamento de Walter Benjamin convida a pensar a escola a partir das tensões e 

descontinuidades que marcam a experiência moderna. A ideia da escola como espaço 

de travessia e mediação não surge como simples conceituação abstrata, mas como 

uma tentativa de interpretar, à luz da crítica benjaminiana à linearidade do tempo e à 

perda da experiência, o modo como a instituição escolar opera no entrelaçamento de 

passado e presente, ruínas e promessas, autoridade e reinvenção. Trata-se, portanto, 

de uma leitura enraizada em processos históricos vividos, em que a escola é 

atravessada por disputas de sentido e por políticas de memória e esquecimento, 

revelando-se como lugar onde o novo pode emergir a partir das fissuras do instituído. 

Na verdade, Walter Benjamin não estabelece uma equivalência direta entre 

professor e o flâneur, mesmo assim é possível — em chave interpretativa — sugerir 

uma aproximação entre ambos no campo da formação. O professor, em seu processo 

formativo, deveria se aventurar como o flâneur, percorrendo diferentes paisagens do 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


24 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

pensamento, explorando fontes variadas e mergulhando em múltiplas searas 

reflexivas, atento aos vestígios do passado e às possibilidades do presente. No 

entanto, sua atuação em sala de aula não pode se limitar ao gesto errante e 

contemplativo dessa figura. Cabe-lhe, antes, assumir o papel de mediador e 

provocador, alguém que, a partir de sua travessia formativa, instiga os alunos a 

também se arriscarem no território do conhecimento, reconstruindo sentidos, ativando 

memórias e projetando futuros. A diferença central entre Hannah Arendt e Walter 

Benjamin, nesse ponto, não está apenas no papel do professor, mas na própria 

concepção de história: para Arendt (2002), a continuidade da tradição é condição para 

a construção da cidadania e da responsabilidade no mundo comum; para Benjamin 

(2009), o passado não deve ser preservado como um fim em si mesmo, mas reativado 

criticamente como força de transformação e reinvenção. 

Essa divergência se torna ainda mais evidente quando analisamos a recepção 

que Hannah Arendt fez da obra de Walter Benjamin. Como aponta Ramos (2016), 

Arendt interpretou Passagens a partir de um viés que a aproximava do pensamento 

de heideggeriano, sugerindo que Walter Benjamin, mesmo sem perceber, atendia à 

exigência heideggeriana de pensar poeticamente. No entanto, essa leitura ignora um 

aspecto fundamental da metodologia benjaminiana: sua oposição à metafísica e seu 

compromisso com uma filosofia materialista da história, que se distancia das 

preocupações ontológicas de Martin Heidegger. Ramos (2016) observa que: "O 

decepcionante está em que todo o texto parece dirigido a demonstrar que, na 

realidade, Benjamin é o escritor que realmente responde à exigência heideggeriana 

de pensar poeticamente" (2016, p. 125-126). 

Ramos (2016) adverte, contudo, que Walter Benjamin rejeitava essa 

aproximação. E menciona uma correspondência de 1930, quando Walter Benjamin 

chega a sugerir que pretendia organizar um círculo de leitura com Bertolt Brecht para 

criticar fortemente o pensamento heideggeriano. Essa discordância revela que a 

tentativa de Hannah Arendt de enquadrar Walter Benjamin dentro da tradição 

heideggeriana distorce elementos centrais de sua obra, reduzindo sua metodologia 

dialética a uma sensibilidade poética que, para Benjamin, não era suficiente para a 

crítica da modernidade. 

 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


25 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

5 Conclusão 

A reflexão desenvolvida ao longo deste artigo evidenciou a necessidade de 

compreender a escola como um espaço de passagem, onde a experiência educativa 

não deve ser reduzida a uma simples transmissão de conhecimento nem a um aparato 

de controle social. Ao longo da análise, destacamos como a metáfora das passagens 

de Walter Benjamin permite enxergar a escola como um território de trânsito e 

experimentação, um ambiente onde as novas gerações transitam entre a infância e a 

vida adulta, entre o mundo privado e o mundo público, entre a tradição e o inédito. 

Esse entendimento recupera a imagem da escola como um lugar de mediação crítica, 

capaz de oferecer um ambiente protegido, mas sem enclausurar os estudantes em 

uma bolha de alienação ou de adaptação acrítica às pressões externas.  

A metodologia da concepção materialista dialética de Walter Benjamin, que se 

fundamenta na noção de imagem dialética e no princípio de que a história não deve 

ser compreendida como uma sucessão linear e progressiva de eventos, possibilita 

repensar a atuação do professor na ruptura entre passado e futuro, compreendendo 

a escola, dividida entre controle e travessia no enfrentamento dos desafios da 

violência escolar, para além do monitoramento. A escola situa-se então como um 

espaço de construção coletiva, em que o enfrentamento da violência se dá pela 

experiência compartilhada e pelo reconhecimento mútuo. O risco dessa polarização 

está em dissolver o mundo-da-escola como um espaço autônomo e singular, distinto 

tanto da esfera privada quanto da pública.  

Se antes a educação interpretava os sonhos das novas gerações à luz da 

tradição, como Walter Benjamin observa, hoje há uma tendência de esvaziamento 

dessa mediação, seja pela instrumentalização tecnicista da escola, seja por sua 

dissolução em mero entretenimento. O desafio contemporâneo, portanto, não é 

apenas conceber a escola como um espaço de passagem, mas garantir que essa 

passagem não seja um simples deslocamento entre duas esferas rígidas, e sim um 

território de experimentação ativa. Assim, o papel do professor também se transforma: 

ele não é um guardião da tradição nem um entusiasta do futuro, mas um mediador 

que possibilita a travessia, um narrador que recupera o que foi disperso na história e 

projeta futuros possíveis. 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


26 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

No contexto da violência escolar, essa visão da escola como espaço de 

passagem permite questionar abordagens que reduzem o enfrentamento da violência 

a medidas repressivas e tecnológicas, como o monitoramento digital e o uso de 

sistemas de vigilância. A tecnologia, quando instrumentalizada sem reflexão 

pedagógica, pode transformar a escola em um espaço de controle, limitando sua 

função formativa e transformadora. Se, por um lado, câmeras de segurança e 

sistemas de monitoramento podem contribuir para a contenção de atos violentos, por 

outro, não atuam sobre as raízes da violência nem promovem um ambiente educativo 

que valorize o diálogo, a escuta e a construção coletiva de soluções. 

A perspectiva arendtiana reforça que a escola não deve ser um prolongamento 

do lar nem um reflexo imediato da sociedade. Quando reduzida a uma estrutura de 

vigilância, a escola perde sua autonomia educativa, tornando-se refém de demandas 

externas que não consideram seu papel essencial de mediação entre o passado e o 

futuro. Da mesma forma, Walter Benjamin nos alerta para os perigos de um mundo 

cada vez mais acelerado, no qual a experiência se esvazia e a aprendizagem se torna 

mera adaptação ao imediato. A escola, ao contrário, é o lugar onde o estranhamento 

e o questionamento têm espaço, no qual a formação não se reduz a normas 

disciplinares ou a um tecnicismo vazio, mas se constrói como uma travessia intelectual 

e social. 

Portanto, a luta contra a violência escolar não pode ser pensada apenas como 

um conjunto de dispositivos tecnológicos e punitivos, mas estar fundamentado na 

construção de um ambiente que fomente o pertencimento, a empatia e a 

experimentação crítica. Se a escola for concebida apenas como um espaço de 

vigilância ou como um reflexo das demandas sociais, ela perderá sua potência 

formativa. No entanto, se for entendida como uma passagem ativa, onde o trânsito 

entre tempos e realidades é mediado por uma educação significativa, será possível 

criar um ambiente verdadeiramente democrático e acolhedor, no qual a violência não 

seja apenas reprimida, mas efetivamente superada pela construção coletiva do saber 

e da convivência. 

Diante desse cenário, a escola precisa reafirmar sua autonomia como espaço 

de formação pública, onde a pluralidade, a crítica e o diálogo se sobreponham às 

pressões que buscam moldá-la de maneira reducionista. Assim como as passagens 

benjaminianas revelam a coexistência de diferentes tempos e experiências na 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


27 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

modernidade, a escola preserva sua função de mediação, garantindo que o 

conhecimento não seja nem a mera repetição do passado, nem uma imposição 

irrefletida do presente. Para isso, é fundamental que o professor atue como um 

mediador prospectivo, conectando os alunos às experiências históricas sem os 

aprisionar nelas, e permitindo que projetem novos futuros sem se perderem na 

indeterminação do novo. Assim, a escola poderá continuar sendo um espaço de 

passagem legítimo - não um território de apropriação ideológica simplesmente, mas 

um ambiente de trânsito entre saberes, perspectivas e possibilidades. 
 

 
 
 
 
 

 
 

 
 

  

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


28 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

REFERÊNCIAS 

ABRAMOVAY, Miriam (coord.). Cotidiano das escolas: entre violências. Brasília: UNESCO; 
Observatório de Violência; Ministério da Educação, 2005. 404 p. 
 
ARENDT, Hannah. A crise na educação. In: ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 
3. ed. São Paulo: Perspectiva, 1992. p. 221–247. 
 
ARENDT, Hannah. Reflexões sobre Little Rock. In: ARENDT, Hannah. Responsabilidade e 
julgamento. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. p. 261–281. 
 
BENJAMIN, Walter. Passagens. Tradução de Irene Aron et al. Apresentação e organização 
de Willi Bolle. Belo Horizonte: Editora UFMG; São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São 
Paulo, 2009. 
 
BOLLE, Willi. “Um painel com milhares de lâmpadas”: metrópole & megacidade. In: 
BENJAMIN, Walter. Passagens. Tradução de Irene Aron et al. Apresentação e organização 
de Willi Bolle. Belo Horizonte: Editora UFMG; São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São 
Paulo, 2009. p. 1141–1167. 
 
BRÜGGEMANN, Heinz. Pasages. In: OPITZ, Michael; WIZISLA, Erdmut (ed.). Conceptos 
de Walter Benjamin. Buenos Aires: Las Cuarenta, 2014. 
 
CEBRIAN, Fabiana Faraco et al. Biometria e reconhecimento facial: estudos preliminares. 
Brasília, DF: Autoridade Nacional de Proteção de Dados, 2024. Publicação digital – PDF. 
(Radar Tecnológico, n. 2, jun. 2024). Disponível em: https://www.gov.br/anpd/pt-br/centrais-
de-conteudo/documentos-tecnicos-orientativos/radar-tecnologico-biometria-anpd-1.pdf.  
Acesso em: 12 maio 2025. 
 
GAGNEBIN, Jeanne Marie. Entre a vida e a morte. In: OTTE, Georg; SEDLMAYER, Sabrina; 
CORNELSEN, Elcio (org.). Limiares e passagens em Walter Benjamin. Belo Horizonte: 
Ed. da UFMG, 2010. p. 12–26. 
 
GASCÓN, Agustín de la Herrán. La Pedagogía ante el adoctrinamiento de las religiones. 
Conjectura: Filosofia e Educação, v. 23, n. especial, p. 2–58, 2018. Disponível em: 
http://dx.doi.org/10.18226/21784612.v23.especial.1.  Acesso em: 10 fev. 2025. 
 
HERRÁN GASCÓN, Agustín de la; FORTUNATO, Ivan; AGUILAR, Nivia Álvarez. Educación 
y adoctrinamiento: una mirada desde la educación radical e inclusiva. Pro-Posições, 
Campinas, SP, v. 34, p. e20210124, 2023. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/proposic/article/view/8675312.  Acesso em: 
14 fev. 2025. 
 
GUILHERME, Alexandre Anselmo; PICOLI, Bruno Antonio. Escola sem Partido – elementos 
totalitários em uma democracia moderna: uma reflexão a partir de Arendt. Revista 
Brasileira de Educação, v. 23, p. 1–23, 2018. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S1413-
24782018230042. Acesso em: 3 abr. 2025. 
 
KIRCHNER, Renato. Trabalho das passagens, de Walter Benjamin. Viso: Cadernos de 
Estética Aplicada, n. 3, set.–dez. 2007. DOI: https://revistaviso.com.br/article/45.  Acesso em: 
29 jan. 2025.    
 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://www.gov.br/anpd/pt-br/centrais-de-conteudo/documentos-tecnicos-orientativos/radar-tecnologico-biometria-anpd-1.pdf
https://www.gov.br/anpd/pt-br/centrais-de-conteudo/documentos-tecnicos-orientativos/radar-tecnologico-biometria-anpd-1.pdf
http://dx.doi.org/10.18226/21784612.v23.especial.1
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/proposic/article/view/8675312
https://doi.org/10.1590/S1413-24782018230042
https://doi.org/10.1590/S1413-24782018230042
https://revistaviso.com.br/article/45


29 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-29, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

MATOS, Olgária. Aufklärung na metrópole: Paris e a Via Láctea. In: BENJAMIN, Walter. 
Passagens. Belo Horizonte: Ed. da UFMG; São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São 
Paulo, 2009. p. 1123–1140. 
 
PARIS, Vaclav. Uncreative Influence: Louis Aragon’s Paysan de Paris and Walter Benjamin’s 
Passagen-Werk. Journal of Modern Literature, v. 37, n. 1, p. 21–39, Fall 2013. DOI: 
10.2979/jmodelite.37.1.21Acesso em: 29 jan. 2025. 
 
PRENSKY, Marc. O papel da tecnologia no ensino e na sala de aula. Conjectura: Filosofia e 
Educação, Caxias do Sul, v. 15, n. 2, p. 201–204, maio/ago. 2010. Disponível em: 
https://sou.ucs.br/etc/revistas/index.php/conjectura/article/view/335/289.  Acesso em: 14 fev. 
2025. 
 
RAMOS, Antonio Gómez. Arendt y Benjamin: algo más que una amistad, algo distinto de 
unas coincidencias. Filosofia e Educação, Campinas, SP, v. 8, n. 2, p. 121–140, 2016. 
Disponível em: https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/rfe/article/view/8646427.  
Acesso em: 29 jan. 2025. 
 
SANTOS JÚNIOR, Francisco Ribeiro dos. Tecnologias para o mapeamento e 
enfrentamento da violência escolar na Paraíba. 2023. Dissertação (Mestrado em 
Educação) – Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2023. 
 
 
 

 
 

 

 

Recebido em fevereiro 2025 | Aprovado em setembro 2025 
 
MINI BIOGRAFIA 
 
Amarildo Luiz Trevisan  
Doutor em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) e pós-doutor em Humanidades pela 
Universidade Carlos III de Madri (UC3M). É Professor Titular aposentado da Universidade Federal de Santa Maria 
(UFSM/RS) e atua como Professor Visitante no Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal do Rio 
Grande do Norte (UFRN), em Natal, RN. Coordenador do grupo de pesquisa Formação Cultural, Hermenêutica e Educação 
(GPFORMA).  
Email: trevisanamarildo@gmail.com   

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://sou.ucs.br/etc/revistas/index.php/conjectura/article/view/335/289
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/rfe/article/view/8646427
mailto:trevisanamarildo@gmail.com

