
 

1 
Esta obra está licenciada com uma licença Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 
Internacional. 

Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 
Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

 

 

 DOI: https://doi.org/10.18764/2178-2229v32n4e25941 
 O menino de Mibaraió e a cosmologia da serpente: 

ancestralidade, transculturalidade e saberes 
decoloniais na Amazônia  
 
The boy from Mibaraió and the cosmology of the snake: ancestry, 
transculturality and decolonial knowledge in the amazon  
 
El niño de Mibaraió y la cosmología de la serpiente: ascendencia, 
transculturalidad y saberes descoloniales en la Amazonía  

 
 

 
Agenor Sarraf Pacheco  

 Orcid: https://orcid.org/0000-0003-2153-9307  
 
 
Resumo: O texto narra a história de um menino do arquipélago de Marajó, no Pará, que pelos caminhos 
da educação, pesquisa e formação acadêmica desvendou a cosmologia da serpente. Fundamentado 
na gnose decolonial, metodologia da análise documental e arte da conversação com diferentes 
moradores da região, trouxe à tona o ponto de vista das populações ancestrais marajoaras acerca da 
cosmogonia do rio e cosmologia dos sentidos da vida. Por meio dos grafismos presentes na cerâmica 
marajoara, escritos do naturalista Alexandre Rodrigues Ferreira, romance de Dalcídio Jurandir e 
narrativa de marajoaras, o trabalho reflete o lugar dos saberes ancestrais indígenas, afroindígenas e 
das gentes das florestas e margens de rios na proteção da vida na Amazônia e no planeta terra. 
Palavras-chave: Mibaraió; cosmologia; ancestralidade; decolonialidade; transculturação. 
 
Abstract: The text tells the story of a boy from the archipelago of Marajó, in Pará, who, through 
education, research and academic training, uncovered the cosmology of the serpent. Grounded in 
decolonial gnosis, the methodologies of documentary analysis, and the art of conversation with different 
dwellers in the region, it brings to light the point of view of the marajoara ancestral populations regarding 
the cosmogony of the river and the cosmology of the meanings of life. Through the graphic designs 
found in marajoara ceramics, writings by the naturalist Alexandre Rodrigues Ferreira, a novel by Dalcídio 
Jurandir, and narratives by Marajoaras, the work reflects the place of indigenous, afro-indigenous, and 
forests and riverbanks peoples’ ancestral knowledge in protecting life in the Amazon and on planet Earth. 
Keywords: Mibaraió; cosmology; ancestry; decoloniality; transculturation. 
 
Resumen: El texto narra la historia de un niño del archipiélago de Marajó, en Pará, que, a través de la 
educación, la investigación y la formación académica, descubrió la cosmología de la serpiente. 
Fundamentado en la gnosis decolonial, las metodologías de análisis documental y el arte de la 
conversación con distintos habitantes de la región, trae a la luz la perspectiva de las poblaciones 
ancestrales marajoaras sobre la cosmogonía del río y la cosmología de los significados de la vida. A 
través de los gráficos presentes en la cerámica marajoara, los escritos del naturalista Alexandre 
Rodrigues Ferreira, una novela de Dalcídio Jurandir y las narrativas de los marajoaras, la obra 
reflexiona sobre el lugar del conocimiento ancestral indígena, afroindígena y de los pueblos de los 
bosques y de las riberas en la protección de la vida en la Amazonía y en el planeta Tierra  
Palabras clave: Mibaraió; cosmología; ascendencia; descolonialidad; transculturación. 
 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://doi.org/10.18764/2178-2229v32n4e25941
https://orcid.org/0000-0003-2153-9307


2 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

1 As travessias do menino 

Eu não pensava nos reinos encantados 
que há nos livros caros dos meninos ricos 

(quando eu conhecia os contos de Perrault) 
Sabia histórias que a Sabina, cria da casa, me contava, 
Pensava nas canoinhas de miriti bubuiando nas águas, 

nos matupiris que comiam os miolos do pão, 
nos cabelos verdes da mãe d'água, nos choques dos puraqués, 

no ronco dos jacarés, nos sucurijus que podiam vir buscar a gente 
quando estivesse descuidada, tomando banho no quintal da casa 

(Jurandir, 2011, p. 39-40). 

 

O ano era 1974. O local: Rio Jai, espaço rural-florestal brevense, no coração 

do maior arquipélago flúvio-marinho do mundo, Mibaraió, na língua indígena tupi, 

Marajó, na língua colonial, no estado do Pará. O acontecimento: um menino nascia 

no seio de uma família ribeirinha marajoara. Ele era o sétimo filho. Vinha ao mundo 

em tempos de muitas dificuldades financeiras e com um grande desafio: superar o 

preconceito social que o torcicolo congênito iria lhe impor. Um sonho grande, no 

entanto, revelou-se no coração do pai, desde o primeiro dia, como a única e última 

arma para a família enfrentar o preconceito da condição física do último filho e a 

limitação econômica. Que sonho era esse? Mandar educar a filha primogênita para 

“desemburrar” os seis menores.   
O sonho paterno foi se tecendo nos muitos singrares das águas marajoaras 

que a filha mais velha realizava como professora leiga, inicialmente, e depois, 

normalista. A jornada de ensino começou nas vilas de Breves e depois alcançou a 

cidade de Melgaço, espaços do grande arquipélago marajoara. Concomitante a isso, 

o menino foi “desemburrado” e enquanto crescia e se apaixonava pelo mundo das 

letras, tornando-se um leitor voraz, percorria as ruas da cidade vendendo os mais 

diversos produtos para ajudar nas despesas de casa.   
Entre a infância e a juventude, o menino de Mibaraió envolveu-se no universo 

das danças, do teatro, das práticas religiosas e políticas e aos 17 anos iniciou a grande 

carreira de sua vida: a de ser professor. Estreou em turmas de alfabetização, avançou 

para o ensino fundamental, depois ensino médio, até fazer uma das maiores 

travessias em busca da formação acadêmica para alcançar os níveis de pós-

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


3 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

graduação: o menino voou a São Paulo para realizar estudos em busca das grandes 

formações acadêmicas: mestrado e doutorado em História Social na PUC-SP.  
Sair do Marajó para melhor entendê-lo, alinhavou-se ao seu sonho acadêmico 

para poder desvendar as faces da história, da memória, da identidade, da cultura, da 

arte, dos modos de viver, festejar, lutar e dar sentido à vida de sua gente nos dois 

lados do Marajó: no Marajó das Florestas e no Marajó dos Campos1.  Ao mergulhar 

em escritos de cronistas, naturalistas, viajantes, literatos,  pesquisas de historiadores, 

antropólogos e arqueólogos para cartografar sinais da cosmologia da serpente em 

narrativa de Alexandre Rodrigues Ferreira, Dalcídio Jurandir, artefatos arqueológicos, 

desenhos de bordados extraídos dos grafismos ancestrais marajoaras, assim como 

se colocar à escuta de marajoaras em territórios de rios, terras firmes e várzeas, 

cidades e vilas, valorizou depoimentos de idosos, adultos, jovens, adolescentes e 

crianças, no ritmo da perspectiva metodológica de Walter Mignolo (2003) acerca da 

arte da conversação. A prática da conversa abandona o estilo formal da entrevista 

amplia seu sentido ao entender que a saga do pesquisador para desenvolver 

entendimento de uma temática, conforma-se em diálogo contínuo com textos teóricos, 

metodológicos, historiográficos, fontes escritas, assim como é necessário colocar-se 

à escuta de qualquer pessoa no afã de conectar vozes, sentidos e desvendar modos 

outros de explicação da vida, muitas vezes, na contramão da matriz colonial de poder 

que estrutura o currículo escolar e acadêmico (Quijano, 2005). 
Walter Mignolo torna-se nesse artigo bússola na definição do caminho teórico-

metodológico trilhado pelo personagem central dessa história: a gnose decolonial e a 

arte da conversação. O semioticista ao concluir seu estudo sobre o lado mais escuro 

do renascimento (Mignolo, 1992), iniciou em 1994 pesquisa sobre a colonialidade e a 

globalização entre os séculos XVI ao XX e inovou no modo como reuniu 

conhecimentos teóricos e empíricos para a redigir “Histórias Locais, Projetos Globais” 

(Mignolo, 2003). Desse modo, alinhou analiticamente descobertas e reflexões acerca 

dos sujeitos de pesquisa, fundamentando-se no campo da gnose decolonial 

conformado por um repertório analítico que une a doxa (saberes marginalizados pela 

 
1 O arquipélago de Marajó é constituído atualmente por 18 municípios com realidades e formações 

geoculturais e histórico-sociais semelhantes e diferentes. Fazem parte do Marajó das Florestas os 
municípios de Afuá, Gurupá, Anajás, Breves, Melgaço, Portel, Oeiras, Bagre, Curralinho, São 
Sebastião da Boa Vista e Limoeiro do Ajuru. Já o Marajó dos Campos é constituído pelos municípios 
de Chaves, Soure, Salvaterra, Cachoeira do Arari, Santa Cruz do Arari, Muaná e Ponta de Pedras 
(Sarraf-Pacheco, 2025).  

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


4 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

gramática científica ocidental) com a episteme (conhecimentos científicos 

hegemonizados no contexto da primeira globalização e do imperialismo europeu a 

partir do século XVI) para dar conta da complexidade das sensibilidades de mundo 

distintas que se encontram em relações assimétricas nos territórios da diferença 

colonial.  
Nesse texto, o garoto marajoara descobriu que a gnose decolonial materializa 

seu sentido de ser em histórias, saberes, práticas e rituais oralmente transmitidos e 

historicamente subalternizados, enfrentando formas de dominação imperialista em 

zonas intersticiais. Atenta ao ângulo das histórias locais soterradas, essa perspectiva 

interpretativa procura reverenciar o protagonismo e a agência das populações 

tradicionais marajoaras, reflete criticamente o modo como se instituiu como único e 

hegemônico um determinado conhecimento estrangeiro nas margens da modernidade 

ocidental e silenciou a diversidade de histórias outras que alimentaram as 

colonialidades do saber, do poder e do ser e foram por elas rejeitadas e 

desqualificadas.  
Não por acaso, o garoto dessa história ao conversar com o historiador  Ronald 

Raminelli acerca das expedições científicas europeias no século XVIII para os 

continentes africano, asiático e americano, aprendeu que “[...] sem os testemunhos 

materiais da viagem – narrativa, correspondências, desenhos e exemplares recolhidos 

da natureza –, a expedição era esquecida, tornando-se irrelevante para os avanços 

da História Natural” (Raminelli, 1998, p. 2). Os chamados informantes dos homens da 

ciência eram remeiros, práticos indígenas, escravos e moradores dos povoados por 

onde expedições e viagens filosóficas passavam. A gama de saberes apreendidos em 

conversas e convivências com os senhores dos rios e das matas ao serem 

transportadas para o papel perdiam sua autoria e as vozes dos chamados informantes 

eram silenciadas. 
Já em ângulo metodológico, o menino seguiu trilhas abertas por Mignolo (2003) 

que adotou a arte da conversação com vários tipos de pessoas do universo acadêmico 

da América Latina e dos Estados Unidos e de ambientes não acadêmicos como 

“motoristas de taxi, empregadas domésticas, executivos de pequenas empresas”. O 

autor experienciou essa arte em ambiente informais e em leitura atenta de obras raras 

e trabalhos acadêmicos de grandes intelectuais. “São documentos que não podem 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


5 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

ser transcritos, conhecimento que vem e vai, mas permanece na mente e altera um 

determinado argumento” (Mignolo, 2003, p. 12). 
Inspirado nos caminhos traçados pelo intelectual argentino, o menino 

pesquisador apreendeu o diálogo historiográfico, a leitura de fontes escritas e os 

conhecimentos colhidos com diferentes marajoaras como etapas do método da 

conversação. Assim, seu grande deslocamento não foi apenas físico, representou 

uma espécie de viagem de reencontro com o tempo de sua infância marajoara e raízes 

ancestrais, conforme a poética dalcidiana que abre esse artigo. A Sabina, mãe da 

sabedoria das águas e florestas, ensinou-lhe na infância a origem e o sentido dos 

elementos constituintes da mãe terra, nossa casa comum (Krenak, 2022). Contudo, 

ao adentrar o território escolar, religioso e interagir com informações dos meios de 

comunicação, absorveu um novo padrão de leitura de mundo.  
Nestes quadros, as sensibilidades marajoaras de interpretação da existência 

ficaram adormecidas. A visão eurocêntrica sobrepôs-se aos saberes da Sabina, 

representação síntese dos encontros de repertórios indígenas e africanos desde finais 

do século XVII no território de Mibaraió. A viagem para a maior capital de Abya Yala, 

São Paulo, por outro lado permitiu ao menino de nossa história, reencontrar-se, 

reolhar-se no espelho das águas e rever o sustentáculo cultural de sua formação, 

valores, sentimentos e modos marajoaras de conduzir a vida.      
O menino professor, pesquisador e escritor deslindou, então, as faces indígena, 

afroindígena, quilombola, nordestina, judaica, estrangeira e migrante de seu torrão 

natal, compreendendo que se o Marajó na língua indígena significa Mibaraió, barreira 

para o mar, foi da cerâmica marajoara presente nos trabalhos do padre italiano, 

Geovanni Gallo (1997; 2005) e da arqueóloga do Rio Grande do Sul, Denise Schaan 

(2007) e da sabedoria de um Sacaca que a narrativa colonial, registrada por Alexandre 

Rodrigues Ferreira, reconheceu o Marajó como a serpente. Assim, o grande símbolo 

marajoara, a cobra grande, emerge não apenas como a proteção, mas especialmente 

como a sabedoria ancestral, a fertilidade, a conexão entre os mundos, a vida, aquela 

que deu origem aos lugares e seus grupos humanos. Sem o Marajó não se pode 

narrar a história social da Amazônia em sua complexidade e diversidade histórico-

cultural. Sem a serpente protetora, a Amazônia inunda e nos tornamos 

verdadeiramente terra encantada. Como alerta Dalcídio Jurandir (1994) é preciso 

proteger e defender os saberes tradicionais para que os marajoaras, a fauna, a flora 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


6 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

e os rios vivam, porque do contrário a serpente, mãe da existência física e espiritual, 

poderá partir para as águas grandes. Agora é hora de acompanhar as descobertas 

realizadas pelo menino de Mibaraió depois do reencontro com seu tempo de infância, 

tempo de sabedoria ancestral, transculturado em travessias, formação acadêmica, 

leituras, aprendizagens, convivências e descobertas ao longo da jornada. Em outras 

palavras, pelas veredas teórico-metodológicas da gnose decolonial e da arte da 

conversação, o menino confecciona uma espécie de autorretrato para narrar seu 

percurso pessoal, doutoral e as descobertas realizadas sobre a cosmologia da 

serpente ao conversar com marajoaras, fontes históricas escritas, imagéticas, objetos 

da cultura material e especialistas nos estudos indígenas, da diáspora africana, das 

artes e estéticas ancestrais.    

2 O menino e a escrita da História 

Las clases subalternas, negadas por las élites dominantes, o reconocidas 
sólo como ornamentos culturalistas en un modelo hegemónico de sociedad 
moderna, salen a la superficie con toda nitidez, cuando son representadas en 
sus propios términos (Rivera Cusicanqui, 2015, p. 88). 

O mundo acadêmico para o menino iniciou em 1995 na graduação do curso 

de História na Universidade Federal do Pará, no Campus de Breves. Ali começou a 

perceber que a escrita da história da Amazônia vinha sendo alinhavada pelo diálogo 

com diferentes memórias materiais, imateriais, escritas, visuais, orais e digitais. Nesse 

métier, passou a compreender que os modos de inquirir os documentos/monumentos 

(Le Goff, 1996) para apreender processos históricos, econômicos, socioculturais, 

políticos, cosmogônicos, cosmológicos, entre outros, eram variados, desvelando 

significados específicos de partidas e chegadas com a leitura de temas, problemas e 

objetivos de investigação. Na compreensão do menino acadêmico, o conceito de 

cosmogonia refere-se ao modo como as populações ancestrais marajoaras explicam 

a origem dos territórios, ecossistemas, fauna, flora, rituais e acontecimentos. Já o 

conceito de cosmologia é a maneira como expressam sentidos e significados dos 

ciclos da vida, das forças de poderes físicos, políticos, espirituais e das relações 

humanas e não-humanas (Lévi-Strauss, 1956). 

Nessa viagem formativa entre cultura oral e cultura escrita, o personagem de 

nosso texto descobriu que depois da chamada revolução documental na historiografia 

em sua vertente ocidental e europeia, levada a cabo por intelectuais franceses com a 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


7 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Revista dos Annales em 1929, historiadores e pesquisadores das humanidades do 

mundo inteiro têm sido incentivados a desenvolver a crítica documental em qualquer 

suporte que a fonte se apresente (Burke, 1997; Reis, 2000). 

Antes de chegar à reta final do curso de História, o jovem menino descobriu 

ainda que no final dos anos de 1950, um grupo de intelectuais britânicos já vinha 

problematizando o lugar das gentes comuns na escrita da história. Entre eles, E. P. 

Thompson (1987) em diálogo com a antropologia de Clifford Geertz (2012) 

problematizou o conceito elitista de cultura e o trouxe para o campo das experiências 

e teias de intricadas relações simbólicas e sociais. O movimento de pesquisa e escrita 

de uma História Vista de Baixo descortinado por Thompson (2001) permitiu aos 

pesquisadores ingleses voltarem interesses de estudo para os mais variados grupos 

humanos, especialmente camponeses e trabalhadores das fábricas.  

Ao iniciar os estudos de mestrado e doutorado em História Social na Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo em 2002, o menino pesquisador topou com 

trabalhos de intelectuais europeus e não-europeus que traziam à tona mundos outros 

com suas cosmogonias, cosmologias, imaginários e regimes de historicidades 

engendrados em premissas ancestrais. Ele aprendeu em aulas de um de seus 

grandes mestres, Paulo Watrin, o conceito histórico de imaginário social. O imaginário 

conforma-se por repertórios cognitivos coletivos que orientam cosmovisões pessoais, 

políticas, econômicas, culturais e sociais em tempo e espaço historicamente 

determinados. Representados em símbolos privados e públicos, ele gesta afetos, 

relações de poder, disputas, formas de dominação e resistências.  

No que tange ao universo marajoara, o garoto compreendeu, traduzindo 

Baczko (1985) para as tramas históricas vividas na região, que dois imaginários se 

encontraram e se confrontaram desde o período colonial, transformando o território de 

Mibaraió em arena de estranhamento, negociação e conflitos, quase sempre 

assimétrica. A luta em defesa do imaginário ancestral, à despeito das perdas e 

mudanças, é perene e se revela numa espécie de um jogo de tabuleiro, onde posições 

estratégicas são conquistadas ou perdidas no curso dos modos de vida na 

contemporaneidade (Hall, 2003). 

Desse modo, se a revolução documental francesa e a guinada inglesa 

contribuíram para alargar os territórios de ofício do historiador, essas perspectivas 

teórico-metodológicas centraram suas preocupações tão somente no mundo europeu. 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


8 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Walter Mignolo em diálogo com a reflexão filosófica de D’Alembert foi decisivo para 

ajudar o inquieto menino a compreender que se o iluminismo “lançou nova luz sobre 

alguns assuntos” também colocou nas sombras histórias, saberes e memórias de 

povos e culturas nativos e da diáspora. Semelhante ao “fluxo das marés” que ao 

chegar na praia evidencia tesouros, mas esconde outros (Mignolo, 2003, p. 96). 

Neste exercício, para a construção de narrativas inclusivas e democráticas, 

capazes de valorizar histórias marginais e alternativas em Áfricas, Américas e Ásias, 

um dos maiores desafios que a perspectiva decolonial lançou ao menino foi ensiná-lo 

a trazer de volta à praia memórias levadas pelas ondas da colonialidade do poder para 

surpreender na pena dominante as vozes em contínua luta contra a subalternização 

e a invisibilidade (Ginzburg, 1998; Mignolo, 2003; Spivak, 2010; Hall, 2016 ).  

Nas travessias do saber, o menino caçador de histórias de sua gente percebeu 

que o exercício exigia leitura teórico-metodológica, atenção, habilidade e know-how 

acadêmico, do contrário a reprodução de discursos, visões e padrões oficiais 

orientariam a hermenêutica das evidenciais e pistas do passado. Em sintonia com 

esse debate, Rivera Cusicanqui, socióloga, antropológa e historiadora de ascendência 

aymara da Bolívia, mostrou ao garoto da Amazônia que “El primer anclaje 

metodológico de la idea de historias alternativas, es que su sola enunciación nos 

remite a la pluralidad de significados que puede tener la historia, según quiénes sean 

lxs sujetxs que la ‘hacen’, la narran o la ‘sufren’ […]” (Rivera Cusicanqui, 2015, p. 71). 

Frente ao poder da escrita colonizadora e suas formas de construção, produção 

de significados e registro do outro, ficou nítido para o menino de Mibaraió que a matriz 

de constituição das populações indígenas, africanas, afroindígenas ou mesmo de 

brancos pobres, nascidos ou empurrados para a região amazônica a partir de 1616, 

sempre foi a tradição oral. Os territórios amazônicos desde sua formação com a 

presença humana são lugares por excelência onde se desenvolveu uma poderosa 

civilização da palavra. São povos de tradições de oralidade que ultrapassam as formas 

elementares de narrar para alcançar um jeito específico de construir a existência 

física, sentimental, material, espiritual, visível e sensível (Hampatê Bâ, 2010).  

O menino constatou que os modos como os grupos humanos que aqui 

habitavam ou os que para cá se dirigiam foram representados em documentos escritos 

e visuais como códices, crônicas de viagens, mapas, pinturas, fotografias, esteve sob 

a agência da colonialidade do saber. Para dizer de outro modo, alinhado à Rivera 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


9 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Cusicanqui (2010), tais representações documentais expõem marcas poderosas do 

colonialismo interno em criação e disseminação na Amazônia. 

Interessado em compreender como se deu a formação da diversidade de 

lugares do vasta, complexo e conectado Norte do Brasil, o menino inquiridor desafiou-

se a problematizar que concepções filosóficas orientaram homens e mulheres das 

letras na elaboração das representações sobre rios, flora, fauna, lugares, pessoas e 

práticas culturais existentes no vale amazônico entre os séculos XVIII e XIX. Ao 

orientar importante dissertação de mestrado de Lucas Monteiro de Araújo (2017) em 

estudo seminal sobre viajantes europeus e norte-americanos que atravessaram seus 

países rumo à América do Sul no século XIX, o menino doutor incentivou o jovem 

antropólogo a pensar homens e mulheres da ciência como cientistas em processos 

formativos, porque não estavam prontos para chegar em qualquer lugar e registrar 

com competência sua riqueza patrimonial material e imaterial. Os conhecimentos que 

operavam para registrar nomes científicos de espécimes eram insuficientes. Por isso, 

homens e mulheres das letras do mundo contaram com os saberes de senhores e 

senhoras dos rios e das matas.  

Por dentro da gnose decolonial (Mignolo, 2003), identificar marcas das 

sabedorias das populações locais nesses escritos de viagem constitui-se em objetivo 

central da saga do menino de Marajó. Domingues (2008, p. 136), ao defender a tese 

de que “[...] a formação, informação e interesse dos viajantes determinaram o que 

estes viram e o que lhes interessava, condicionando ainda a forma como descreveram 

ou representaram esses conhecimentos [...]”não deixou de valorizar as influências da 

cultura local na (re)construção do olhar do cientista. 

Para dar conta desse intento, nessa parte do artigo, o menino acompanhará e 

analisará a viagem realizada à “Ilha Grande de Joanes” por Alexandre Rodrigues 

Ferreira (1756-1815) na segunda metade do século XVIII. A historiadora Magda Ricci 

(2021), professora de História Antiga do menino em seu tempo de graduação, 

recuperou de José Pereira Silva (2005), estudioso da obra e documentos produzidos 

por Rodrigues Ferreira, a origem do primeiro nome da região marajoara.  

Chama-se Ilha de Joanes porque, havendo sido povoada de diversas nações 
de índios, como foram os Aroans, Mucoans, Ingaíbas, Mariapans e 
Cariponás, entre estes a povoou também a nação Iuioanas. Eis aqui o nome 
que depois, com o tempo, se reduziu ao que hoje tem de Joanes, como se 
disséssemos Ilha de Iuioanas. (Silva, 2005, p. 50). 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


10 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Em diálogo com Mary Louise Pratt (1999), Ronaldo Raminelli (1998) e 

Ermelinda Pataca (2005) tornou-se perceptível para o menino inquiridor que as 

viagens científicas do século XVIII são construções simbólicas de projetos de 

dominação das riquezas naturais, humanas e culturais em escala planetária e o 

princípio científico nem sempre foi a força matriz da expedição. Tal projeto não pode 

silenciar, conforme aponta Ângela Domingues, observações do litoral brasileiro 

elaboradas nesse mesmo contexto histórico “por marinheiros e traficantes, corsários 

e piratas”, que, apesar das condições desiguais em que viviam, documentaram em 

“roteiros, diários de viagens, mapas” importantes saberes e fazeres sobre o território 

brasileiro para que ele fosse melhor conhecido pelas “elites europeias” (Domingues, 

2008, p. 135). 

No afã de pensar as conexões local e global, suas especificidades e inter-

relações (Mignolo, 2003; Gruzinski, 2014), o menino objetivou compreender a relação 

do naturalista com as populações locais, a representação da região e de seus 

moradores na narrativa de viagem. Leitor atento de Stuart Hall, ele destacou e refletiu 

à luz da realidade marajoara o conceito de representação. Na sistematização do 

intelectual caribenho, representação emerge como linguagem para dar sentido ao 

mundo 
[...] é uma parte essencial do processo pelo qual os significados são 
produzidos e compartilhados entre os membros de uma cultura. Representar 
envolve o uso da linguagem, de signos e imagens que significam ou 
representam objetos. Representar algo é descrevê-lo ou retratá-lo, trazê-lo à 
tona na mente por meio da descrição, modelo ou imaginação; produzir uma 
semelhança de algo de nossa mente ou em nossos sentidos; [...] significa 
simbolizar alguma coisa, pôr-se no seu lugar ou dela ser uma amostra ou um 
substituto (Hall, 2016, p. 31-32). 

Por esses termos, a leitura do relato feita pelo personagem central da pesquisa 

foi orientada pelas seguintes questões: De que modo a narrativa de viagem do 

naturalista Alexandre Rodrigues Ferreira constrói representações sobre populações 

indígenas marajoaras? Qual o lugar do indígena nessa construção? É possível 

surpreender dimensões transculturais nessa zona de contato?  

O conceito de transculturação, cunhado nos anos de 1940 por Fernando Ortiz, 

ensino ao menino a problematizar os termos “aculturação e desculturação”, os quais, 

além de valorizar o ponto de vista da metrópole, não atentava para o fato de que 

mesmo em relações assimétricas, indígenas, africanos, afroindígenas e brancos 

pobres, por exemplo, influenciaram, ensinaram e resistiram às ambições das elites 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


11 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

colonialistas (Souza Júnior, 2024). Por isso, a transculturalidade traz à cena a maneira 

“[...] como grupos subordinados ou marginais selecionam e inventam, a partir de 

materiais a eles transmitidos por uma cultura dominante” (Pratt, 1999, p. 30), objetos 

e rituais, ressignificando-os nos termos de sua cultura. Nestes quadros, as relações 

transculturais são, no dizer de Pratt (1999), um acontecimento da “zona de contato”, 

permitindo-nos surpreender na análise dos escritos de Rodrigues Ferreira sobre “A 

Ilha Grande de Joanes” uma experiência autoetnográfica vivida entre o naturalista e 

um indígena Sacaca nos tempos coloniais. Antes da viagem filosófica de Ferreira, 

Felipe Guama Poma de Ayala, ameríndio andino, possivelmente de Cuzco, falante 

nativo do quíchua e do espanhol, escreveu em 1613, manuscrito de 1.200 páginas, 

800 de textos escritos e 400 de desenhos feitos à pena, endereçado ao rei Felipe III 

da Espanha, alvitrando uma nova visão de mundo que retirasse do silêncio as 

populações indígenas de Abya Yala. A escrita indígena requeria ao monarca a 

valorização dos saberes ancestrais para promover o desenvolvimento agrícola da 

região em regime de colaboração entre nativos e elites administrativas espanholas 

(Pratt, 1999, p. 25-38). 

O garoto de nossa história topou com o relatório de Alexandre Rodrigues 

Ferreira no acervo de obras raras do Museu Paraense Emílio Goeldi. Fundamental no 

exercício da arte da conversação estabelecida para tecer a trilha metodológica do 

texto, o documento foi produzido em momento de grandes transformações e 

mudanças de interesse do poder colonialista português sobre a Amazônia, quando foi 

oficializado o Tratado de Madri e se definiram os novos limites do império lusitano. 

Nessa trama e relações de força, foram expulsas as ordens religiosas da região, 

ocorreu a elaboração e implantação da Lei do Diretório Pombalina que visava 

estabelecer um novo controle sobre a vida e o trabalho das populações indígenas e a 

criação da Companhia do Comércio do Grão-Pará e Maranhão, cujo interesse era 

oficializar a entrada da mão de obra africana nesta parte norte do Brasil (Azevedo, 

1990; Domingues, 2008; Coelho, 2010). 

3 O menino, Rodrigues Ferreira e a grande descoberta 

Em várias disciplinas acadêmicas, o eurocentrismo ainda persiste como um 
reflexo intelectual tanto natural quanto inconsciente, e a autoridade intelectual 
e recursos educacionais continuam sendo distribuídos por linhas coloniais. 
(Pratt, 1999, p. 16). 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


12 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Nesse itinerário investigativo, no afã de aprofundar entendimento da viagem 

de Alexandre Rodrigues Ferreira para o território indígena de Mibaraió, o menino 

mapeou trabalhos acadêmicos que se ocuparam dos registros dessa travessia de 

Lisboa ao Brasil e à Amazônia. Entre eles, defrontou-se com a dissertação de 

mestrado de Mauro Coelho (1999), publicada em 2010 com o título “Epistemologia de 

uma Viagem” (Coelho, 2010). Interessado em mapear o conhecimento epistemológico 

produzido sobre “o outro” pelo naturalista Alexandre Rodrigues Ferreira, no período 

de 1783 a 1792, nas capitanias do Grão-Pará, Rio Negro, Mato Grosso e Cuiabá, 

Coelho (2010) revelou ao protagonista da investigação o grande acervo documental 

produzido pela expedição. 

São mais de cinco dezenas de memórias sobre a natureza e a população das 
regiões visitadas; vários registros de observações astronômicas, diários, 
textos descritivos sobre rios, grutas, minas e povoados; diversos relatórios e 
inventários acerca de povoações, vilas e empreendimentos comerciais [...] 
(Coelho, 2010, p. 18).  

Na trilha historiográfica, o garoto dialogou com o trabalho de Pataca (2005), 

destacando que a primeira grande viagem filosófica financiada pela Coroa Portuguesa 

no Vale Amazônico, nas últimas décadas do setecentos, chefiada por Rodrigues 

Ferreira, tinha como missão “[...] recolher e aprontar todos os produtos dos três reinos 

da natureza que encontrassem e remetê-los ao Real Museu de Lisboa, bem como 

fazer particulares observações filosóficas e políticas acerca de todos os objetos de 

viagem [...]” (Pataca, 2005, p. 150). 

  

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


13 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Figura 1 – representação do menino de Mibaraió2 

   Fonte: Leandro Queiroz, Belém, 2024 

A viagem do menino protagonista dessa narrativa seguiu na contramão dos 

homens da ciência dos séculos XVIII e, especialmente, XIX, que se apropriaram dos 

saberes ancestrais transmitidos pelos senhores e mestres dos rios e florestas, mas os 

descredenciaram e os invisibilizaram em seus registros cientificistas. Em diálogo com 

Linda Tuhiwai Smith (2018), intelectual indígena maori da Nova Zelândia, o garoto de 

descendência afroindígena e judaica, problematizou o padrão da linguagem 

colonializadora utilizada pelos textos acadêmicos e pedagógicos para narrar os modos 

de vida das populações da região, reforçando a denúncia feita por Smith (2018) acerca 

do processo de usurpação dos conhecimentos tradicionais ameríndios que 

constituíram a base do saber científico nos séculos XIX e XX, mas foram negados e, 

mais do que isso, utilizados para reafirmar movimentos de colonialidade no correr dos 

tempos. 

Nesse enredo, ciente do lugar de enunciação colonial da escrita do naturalista 

em tela, o garoto nativo de Marajó leu que Rodrigues Ferreira (1756-1815), no 

preâmbulo da maior expedição científica portuguesa do século XVIII no Brasil, 

percorreu os rios Amazonas, Negro, Branco, Madeira, Guaporé, Mamoré e o Paraguai 

no período de 1º de setembro de 1783 a janeiro de 1793, e partiu em 7 de novembro 

 
2 Que pelos caminhos da formação acadêmica e diálogo com a gnose decolonial reencontrou-se com 

os códigos culturais de sua ancestralidade afroindígena, tornando-se um professor, pesquisador e 
escritor das histórias, memórias e saberes de seu povo 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


14 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

de 1783 para a chamada “Ilha Grande de Joanes”, ficando lá até 10 de dezembro 

daquele ano. Em contatos estabelecidos com populações locais de tradições orais, o 

naturalista não foi insensível ao diálogo com os marajoaras, guardiões e detentores 

do manancial de saberes sobre o regime das águas e dos ventos, segredos da flora e 

da fauna, assim como do amplo universo de seres humanos e não humanos que o 

arquipélago sustenta e resguarda.  

Em outra direção aos saberes locais, o menino pesquisador em diálogo com 

Pratt sublinhou ser preciso não olvidar que 

Os estudos em ciências naturais com finalidade de descrever o globo 
terrestre foram formas simbólicas de apropriação planetária que se realizam 
através das grandes expedições científicas, dos museus de história natural, 
dos jardins botânicos, das coleções de História Natural, dos sistemas e das 
taxonomias europeias (Pratt, 1999, p. 154). 

Desse modo, a despeito de no passado os marajoaras terem sido vistos e 

classificados, na ótica de viajantes estrangeiros, como “parte integrante de um mundo 

exótico” (Diegues, 1997, p. 4), foi no lidar com movimentos de enchentes e vazantes, 

que eles reconheceram o menino e suas gentes das águas e florestas como autênticos 

construtores e guardiões de patrimônios materiais e imateriais necessários à 

sustentabilidade, a riqueza da biodiversidade e ao equilíbrio da região. Em seus 

estranhamentos e deslumbramentos frente à imponência da natureza, força dos 

ventos, correntes marítimas e movência dos cursos d’águas, estrangeiros de ontem e 

de hoje, ao viajarem pelas avenidas aquáticas da região, batizaram-na como o 

“Labirinto de Creta” (Sarraf-Pacheco, 2024), por não ser uma ilha, mas um arquipélago 

formado e cortado por milhares de ilhas e canais naturais, adornados de infinitas cores 

e fantasias em sua fauna e flora, deixando pistas para o menino adentrar na 

cosmologia da serpente.  

Se as belas coberturas vegetais dos Marajós concedem sombra e 

entretenimento, deixando o observador estático, ao contemplar raridades e 

variedades de suas inúmeras espécies vegetais e animais, o remador tarimbado e 

conhecedor das entidades dos rios e matas sempre narrou e ensinou, apesar de não 

ter sido ouvido pela gramática imperial, que os estrangeiros estiveram diante do 

reinado das encantarias que, a qualquer momento, poderia levá-los para as águas 

profundas (Sarraf-Pacheco, 2024). Nessa cosmologia Mibaraió, populações locais 

sempre sensíveis e sintonizadas com os mistérios da floresta amazônica, produziram 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


15 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

inteligíveis modos de vida e trabalho, festa e celebração, os quais permitiram desde 

tempos pretéritos dialogar e respeitar temporalidades dos indissociáveis reinos: 

humano, vegetal, animal e mineral garantidor do sustento de seu dia a dia. 

O menino percebeu que “ignorantes” aos tempos das marés, naturalistas e 

viajantes europeus e norte-americanos precisaram aprender a complexa dinâmica que 

envolve o calendário dos rios. Por isso, necessitaram ficar, em determinados 

momentos, sob o domínio de pilotos, remadores, proeiros indígenas, afroindígenas 

entre outros trabalhadores do reino das águas (Sarraf-Pacheco, 2024). Nesse reino, 

a grande mãe da vida é a serpente, assinala Denise Schaan (2007, p. 56, grifo nosso): 

A presença constante de serpentes na iconografia amazônica não pode ser 
interpretada apenas como uma materialização de mitos e cosmologias, mas 
deve ser entendida também pelo papel político que tais representações 
possuíam no contexto dos usos dos objetos produzidos. Nesse sentido, a 
relação entre serpente, peixes e água pode ser entendida pelo papel 
preponderante que os recursos aquáticos tiveram para o desenvolvimento 
social das sociedades amazônicas, especialmente para o desenvolvimento 
das sociedades regionais - ou cacicados” marajoaras. 

A morada da serpente, no entanto, recebeu desde o período colonial distintos 

nomes. Ilha Grande de Joanes. Ilha de Marajó. Arquipélago de Marajó. Marajó dos 

Campos. Marajó das Florestas. Amazônia Marajoara. O Coração da Amazônia. O que 

essas denominações revelam e o que escondem? Quando elas emergem no cenário 

histórico, social, político e acadêmico? Qual a melhor maneira de identificar o maior 

território fluviomarinho do mundo habitado por mais de 640.000 filhos das matrizes 

étnicas indígenas e afroindígenas? (Sarraf-Pacheco, 2025). Nas problematizações do 

menino, uma certeza responde a todas essas perguntas. O ponto de vista dessas 

construções é exógeno ao modo como as populações indígenas que habitavam esse 

vasto território, do ocidente ao oriente, de norte e sul, interpretavam o seu espaço 

geocultural.  

Em ângulo tupi, Marajó é Mibaraió ou Marinatambalo, cujo significado tem 

grande potência e sentido desde o passado até os dias atuais. Por quê? Porque a 

crise climática, as grandes enchentes, a destruição da floresta, a morte dos peixes, o 

desaparecimento da caça, o assassinato dos rios, forçou o planeta a trazer de volta 

ao mundo científico, político, comunicacional e social, saberes que foram soterrados 

pelo pensamento cartesiano, iluminista e eurocêntrico. 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


16 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Sob a regência da sabedoria indígena, o menino ensina que a região é a 

grande barreira para o mar. A proteção. A muralha. O tapamar. O padre italiano, Gallo 

(1997), fundador do Museu do Marajó, interculturalizado marajoara, também 

apresentou entendimento, a partir da descrição tupi, como terra tirada do mar. Nesse 

veio, Batista Caetano, citado em fonte secundária não localizada, em outro ângulo, 

assinala como “aquela que colhe as águas”, Mibaraió é a senhora que coleciona 

diferentes águas. Seu poder, escreve o padre agostiniano recoleto Teodoro Madri, é 

capturar as águas límpidas do oceano atlântico e bombear para todos os rios, 

revitalizando e renovando as águas barrentas do rio Amazonas. As águas são o 

sangue e os rios são as artérias. O coração da Amazônia, nesse entendimento, pulsa 

em suas margens, recriando a vida humana, animal, vegetal, mineral em conexões e 

equilíbrios profundos em toda a região (Madri, 1979, p. 29). Neste enredo, o menino 

inquiridor deslinda a voz indígena em escrito colonial e anuncia a cosmologia da 

serpente. 

A ilha, no seu princípio, diz ele, não tinha estes rios. Mas tinha, pela terra 
dentro, infinitas cobras. Estas, obrigadas das secas, corriam do centro para a 
costa a buscar a água. No caminho que faziam de rastos pela terra, deixavam, 
com o peso e grandeza dos corpos, impressas nela as suas figuras, assim 
mesmo tortuosas e implicadas em torcicolos, como elas são. Caíram as 
águas das chuvas sobre este rasto que achavam feito e, no seu princípio, 
abriram regatos. Engrossaram depois os regatos e ficou sendo o total, o 
grande rio, o que não fora no princípio mais que um regato da grossura de 
uma grande cobra (Ferreira, 1964, p. 147). 

Alexandre Rodrigues Ferreira, um dos maiores naturalistas luso-brasileiros, 

singrou águas do rio Pará, baia de Marajó para alcançar em novembro de 1783, a 

chamada “Ilha Grande de Joanes” (Pataca, 2005). Ali, ele apreendeu da boca de um 

indígena da nação Sacaca a galante teoria de nascimento dos rios da Amazônia 

(Ferreira, 1964). Fato curioso acerca desse nativo que aparece como Sacaca é 

desvendado pelo menino na tese de Ricci (2021). A historiadora conta que, de acordo 

com Alexandre Rodrigues, chamava-se Severino dos Santos, tinha mais ou menos 70 

anos, era um principal e sargento-mor da ordenação da Vila de Monforte, pertencia à 

etnia dos Iuioana, inimiga dos Aroan, falante da língua portuguesa, sabia ler e 

escrever. A historiadora explica que a origem do nome de etnia Iuioana para Sacaca 

foi narrada pelo próprio Severino a Ferreira Rodrigues.   

A alcunha de Sacaca ‘pegou’, porque numa época antiga, quando vários 
indígenas foram arregimentados para trabalharem na fortaleza da Barra da 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


17 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

cidade de Belém, foi escolhido um indígena da etnia Iuioana para ser feitor 
dos demais. Este, para animar os seus iguais ao trabalho ‘pela sua gíria, 
pronunciava’ a palavra ‘sacacon’, que valia o mesmo que ‘aviar com o 
trabalho’. Depois disso, as outras nações que ouviam a expressão, ‘sem 
aperceberem, porque era gíria para ser entendida dos Iuioanas, passavam a 
chamá-los Sacacas’. E assim os Iuioanas se tornaram no Marajó os ‘Sacacas’ 
(Ricci, 2021, p. 399). 

Sob esse ângulo, na narrativa cosmogônica narrada pelo indígena Severino 

da Silva, os rios são as moradias da serpente. Impressionado com a sabedoria 

ancestral, o naturalista registrou com detalhes a visão indígena sobre o próprio 

nascimento do Marajó. Em meio ao registro científico, a região transforma-se em lugar 

do acontecer da diferença colonial (Mignolo, 2023). Nesse território, assinala o 

intelectual argentino, suscitam-se “[...] condições para situações dialógicas nas quais 

se encena, do ponto de vista subalterno, uma enunciação fraturada, como reação ao 

discurso e à perspectiva hegemônica” (Mignolo, 2003, p. 11). Essa “enunciação 

fraturada”, a narrativa indígena de como nasceram os rios marajoaras e amazônicos, 

“em situações dialógicas com a cosmologia territorial e hegemônica” (Mignolo, 2003, 

p. 11), o pensamento cristão e iluminista de Rodrigues Ferreira, na ótica da gnose 

decolonial foi vigiada por protocolos do saber imperialista ocidental para que a 

cosmologia da serpente não fosse popularizada e a descolonização do conhecimento 

não se materializasse. 

O romancista marajoara, Dalcídio Jurandir (1909-1979), 175 anos depois da 

viagem de Rodrigues Ferreira ao coração da Amazônia, construiria detalhada 

narrativa da partida da cobra que deixaria o rio morto (Fares, 2001). A tradição 

arqueológica e oral local apreende a região como território de fertilidade, sabedoria, 

vida. Em olhar detalhado ao mapa do Pará é perceptível que o formato do Marajó é a 

cabeça de uma grande serpente em ritmo de vigilância, proteção, guia, mas também 

pronta para partir para as “águas grandes” (Jurandir, 1994). 

O menino de Mibaraió se questiona mais uma vez: O que levaria a partida da 

serpente? Seria uma profecia indígena para o fim dos tempos? O aumento anual do 

nível do mar, preocupa os marajoaras. Nossas cidades vão inundar? Perguntam uns. 

Vamos morar em marombas? Indagam outros. Em tempos de catástrofes ambientais 

no sul do Brasil e, ao mesmo tempo, em preparação para a 30ª Conferência do Clima 

sobre Mudanças Climáticas (COP 30) a ser realizada em novembro de 2025 em 

Belém, capital paraense da Amazônia brasileira, o que a cosmologia ameríndia pode 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


18 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

nos ensinar? Na perspectiva ancestral, Marajó é a Cabeça da Serpente, aquela que 

tudo vê, protege, destrói, revela-se, encanta-se e se faz onipresente em todos os 

ambientes aquáticos e terrestres.  

Denise Schaan (2007), ao ensinar para o garoto o lugar do Marajó para o 

entendimento da história e arqueologia da Amazônia, recupera imaginário explicativo 

para a formação hierárquica da sociedade marajoara em suas complexidades. A 

arqueóloga assinala no âmago da arte da conversação que “o estilo e a iconografia 

da cerâmica marajoara informam sobre organização social e ajudam a entender a 

relação entre os modos de subsistência e vida cerimonial das populações que viveram 

na ilha de Marajó entre os séculos V e XIV de nossa era” (Schaan, 2007, p. 51). 

A cerâmica, a tradição oral, os documentos escritos de cronistas, naturalistas, 

viajantes e literatos são fontes históricas que permitem acompanhar em longa duração 

a presença da serpente como simbolização poderosa do significado ancestral da 

região para as populações locais, o equilíbrio entre mundo humano e não-humano e 

o diálogo contínuo com a sociobiodiversidade (Diegues, 2003).  

Nas urnas funerárias marajoaras, Schaan mostra ao menino de Mibaraió a 

presença de serpentes em abundância e recorrência, representadas de diversas 

formas. Ambos visibilizam em estrutura “naturalista ou estilizada; com cabeças 

triangulares (como a da jararaca - Bothrops atrox) ou apenas pela representação de 

sua pele desenhada com triângulos e losangos; aparecem ainda como animais de 

duas cabeças ou como espirais que se opõem” (Schaan, 2007, p. 53). Em diálogo 

com Reichel-Dolmatoff (1997) e Chernela (1971), Schaan (2007) aposta que a 

serpente pode ter sido para as sociedades complexas de Marajó “a progenitora dos 

peixes ou mestre dos animais, como na cosmologia tukano; ou quem sabe a grande 

cobra canoa que os trouxe ao mundo e os dispôs hierarquicamente ao longo da 

margem dos rios”.  

4 O menino, Mibaraió e a transculturação da serpente 

Na cabeça da serpente se transculturam 18 municípios que conformam 

atualmente a região de integração do Marajó. Entre eles, Breves, a terra onde nasceu 

o menino que foi desemburrado pela irmã mais velha, hoje o município mais populoso, 

considerado pelos órgãos governamentais um dos grandes polos de desenvolvimento 

regional do Pará. Antes de receber nome português, em homenagem aos beneficiários 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


19 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

das sesmarias do século XVIII, a família dos Breves3, o tradicional território pertencia 

às nações Mapuá, Anajá, Aruã, Camboca, Guianá, Mamaianá, Piixi-Pixi (Sarraf-

Pacheco, 2023).   

Hoje, Breves é um município com 106.968 habitantes (IBGE/2022), cuja 

cidade formou-se nas margens do rio Pararauaú, o chamado rio preto ou escuro. Em 

relação contínua de negociação, silêncio e pujante expressão entre saberes locais e 

projetos urbanos globais, a cidade despontou como zona de atração dos municípios 

de Anajás, Curralinho, São Sebastião, Bagre, Melgaço e Portel, além de ser porto de 

parada obrigatório para os navios que sobem de Manaus ou Macapá para Belém e 

vice-versa. A despeito da condição de detentora de uma rede de infraestrutura urbana 

pública e particular, como comércios, escolas, universidades, bancos, órgãos 

estaduais e federais, Breves não deixou de ser a terra onde a serpente também faz 

sua moradia. Narrativas populares afirmam que a cabeça da serpente está debaixo 

da Igreja de Sant’Ana. Se ela for embora, leva a cidade consigo.   

A riqueza de patrimônios ancestrais, materiais e imateriais brevenses 

continuam sendo descortinados. Lucas Monteiro de Araújo, aluno de graduação e pós-

graduação do menino professor, em pesquisa de doutoramento (2021), por meio de 

relatos de viajantes, desvenda em meados do século XIX mulheres indígenas 

fabricando um outro tipo de cerâmica. De acordo com o pesquisador, “trata-se de uma 

cerâmica compósita. São técnicas de modelagens indígenas, mas com elementos 

gráficos do mundo europeu: vasilhas, tigelas, jarro, pombo, galo, terço católico, objeto 

com formato do coração entre outros” (Araújo, 2021). Apreende-se dessa experiência 

o protagonismo indígena nas zonas de contato.   

As tradições ancestrais e orais marajoaras, no ângulo da cosmologia da 

serpente, interculturalizaram-se com perspectivas coloniais, modernas, europeias e 

norte-americanas, deixando ver ao menino desbravador a autonomia de seu povo, 

táticas ancestrais para burlar regimes de vigilância e punição, sustentadores da ordem 

e do progresso na visão oficial das gestões públicas (Foucault, 2002). Assim, os 

moradores urbanos e rurais habitantes da cabeça da serpente, mesmo participando 

 
3 A homenagem foi feita aos irmãos portugueses Manoel Maria Fernandes Breves e Ângelo Fernandes 

Breves, os primeiros a conduzirem o processo de colonialidade do lugar, do poder e do ser marajoara 
em nome da metrópole portuguesa. O local ficou conhecido como Sesmaria “Missão dos Bocas”, 
concedida pelo Capitão-General João de Abreu Castelo Branco em 19 de novembro de 1738, e 
chancelada pelo rei de Portugal em 30 de março de 1740. Para a efetivação da posse, os Breves, 
certamente contando com poderosa mão-de-obra indígena, erigiram engenhos e roças (Braga, 1919). 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


20 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

das festas religiosas, juninas, bailes dançantes, eventos cívicos, caminhando em chão 

de terra batida, terra firme, ponte, serragem, asfaltada ou encantando-se com as 

novidades que chegavam no cotidiano da vida urbana, nunca deixaram de sentir a 

diferença cultural e, muitas vezes, a exclusão social (Hoggart, 1973). O menino 

relembrou memórias de sua mãe, quando lhe alertava: - Meu filho, nós somos 

diferentes deles. Os ricos nos olham atravessados. 

A cosmologia da serpente constituiu-se nas culturas da voz. É patrimônio do 

grande mundo da tradição oral ameríndia, afroindígena, quilombola e ribeirinha. A 

serpente é de todos os reinos. Está em todos os lugares. Alimenta crenças e orienta 

caminhos. É homem e mulher. Entidade e divindade. Vida e morte. Construção e 

destruição. Tavares (2022) ao estudar textos de Aby Warburg (1866-1929) acerca da 

serpente como metáfora para se compreender o campo da literatura e da arte, explica 

que os povos desana e tukano narram que no princípio dos tempos, seus ancestrais 

chegaram no território que se tornou sua morada em canoas em formato de imensas 

cobras. Em mesma sintonia, na cosmogonia Huni Kuin (kaxinawá), a jiboia é o xama 

principal, porque ensina ao primeiro humano a manipular a ayahuasca, bebida que 

permite sabedoria e clareza sobre o mundo visível e invisível.  

No folclore amazônico e nordestino povoam histórias de cobra grande e seus 

poderes. No Marajó, por exemplo, o menino ouviu de seu pai, Pedro Pacheco, a 

história da cobra Norato em diferentes versões. Uma delas traz a narrativa de uma 

festa que aquele ofídio participou. Ao chegar ali na forma humana, engambelou-se por 

uma linda jovem, com quem dançou a festa toda. Antes da meia noite, todavia, pediu 

para retirar-se aos seus aposentos e avisou à jovem para não o perturbar. Curiosa, a 

moça foi olhar e viu pelas frestas da parede a enorme cobra. Horrorizada, gritou 

avisando todo mundo sua visão. Antes que alguém fizesse algo, o Norato encantou o 

território, levando a festa e sua gente para o fundo do rio. O local ficou conhecido 

como Canta Galo e possui uma enorme enseada. Quem passa por lá à noite ainda 

escuta o barulho da festa.     

O menino de Mibaraió conheceu Jerônimo Silva e com ele estabeleceu 

grandes parcerias de orientação, grupo de estudo, publicações e amizade. Em um dos 

artigos, o historiador e antropólogo expõe que a “presença da cobra na vida de 

populações amazônicas” manifesta-se como expressão cosmológica de encantados 

e entidades de crenças afro-brasileiras e indígenas” (Silva, 2020, p. 1). Ao colocar-se 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


21 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

à escuta de histórias e experiências narradas por rezadeiras do Nordeste paraense, o 

pesquisador mostra como “os relatos evocam visões, êxtases, possessões e 

presságios diversos que denotam experiências de crenças dessas mulheres e seus 

contatos com o ‘encantado de cobra’, expondo singularidades culturais nessa área da 

Amazônia brasileira” (Silva, 2020, p. 1). 

Já Figueiredo, amigo do garoto da história, também inspirado no trabalho de 

Aby Warburg, defende a postura crítica de que o historiador precisa “compreender e 

analisar as manifestações da arte de grupos sociais tão diversos sob a perspectiva 

dos seus próprios valores culturais” (Figueiredo, 2021, p. 23). Segundo o autor,  

as primeiras representações do rio Amazonas realizada por Diego Gutierrez 
e gravadas em Antuérpia em meados do século XVI possuem semelhanças 
com “a ancestralidade dos trançados Wayana, a imagens labirínticas do 
cosmo, com igual presença da cobra-grande, que circula entre o mapa 
europeu e a palha do abano e do tipiti dos indígenas da fronteira norte do 
Brasil (Figueiredo, 2021, p. 23). 

A descoberta realizada pelo menino detetive da cosmologia da serpente traz 

a força tática de como as populações que migraram dos espaços rurais municipais, 

de outros estados ou territórios circunvizinhos ainda hoje realizam traduções seletivas 

do projeto pretendido de cidade em territórios marajoaras (Williams, 1979). O 

antropólogo, pintor, pesquisador e ativista afro-colombiano, Albán Achinte ensina ao 

diligente menino que todo esse repertório de histórias orais são expressões das linhas 

de força das reexistências ancestrais. Nas palavras de Achinte, reexistências são 

Dispositivos que as comunidades criam e desenvolvem para inventar 
cotidianamente a vida e poder dessa maneira enfrentar a realidade instaurada 
pelo projeto hegemônico que, da colônia até os dias atuais tem inferiorizado, 
silenciado e invisibilizado de forma negativa a existência das comunidades 
afrodescendentes. A reexistência visa descentrar as lógicas estabelecidas 
para buscar nas profundezas das culturas - neste caso indígenas e 
afrodescendentes - as chaves das formas organizacionais, produtivas, 
alimentares, rituais e estéticas que permitam dignificar a vida e reinventá-la 
para que permaneçam se transformando. A reexistência aponta para o que o 
líder comunitário, cooperativo e sindical Héctor Daniel Useche Berón “Pájaro”, 
assassinado em 1986 no município de Bugalagrande, no centro de Valle del 
Cauca, Colômbia, afirmou certa vez: “O que vamos inventar hoje para seguir 
vivendo? (Achinte, 2013, p. 455). 

As reexistências são diversas, multifacetadas, visíveis e, às vezes, 

imperceptíveis. Mas, por quê? Na ótica da gnose decolonial, uma primeira resposta 

revela que a colonialidade como a face mais sombria e perversa da modernidade 

ocidental (Mignolo, 2018) vigiou e puniu (Foucault, 1975) o corpo humano e suas 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


22 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

sensibilidades sob o discurso de uma ordem universal civilizadora. Erigiram-se 

impérios de leis, normas, aparatos governamentais, sustentados por documentos e 

monumentos oficiais, instrumentos de punição para tolher o corpo, a língua, os 

sentidos e sensibilidades humanas e suas conexões com o não-humano das 

populações tradicionais. 

Figura 2 – Urna funerária cerimonial marajoara4  

        Fonte: Arquivo do Museus Nacional. 
 

Desde a cerâmica arqueologia, passando pela cerâmica etnografia (Araújo, 

2021), populações ameríndias marajoaras utilizaram diferentes instrumentos de sua 

cultura material para inscrever cosmologias e sabedorias, enquanto modos de ser, 

pensar, crer e viver relações socioculturais, desde os tempos mais longínquos. Em 

urna funerária marajoara pré-colombiana, o grafismo marajoara apresenta figuras 

zoomorfas e antropomorfas com cabeça, olhos, nariz, língua e ouvidos em formato de 

longas cobras, sustentados por mãos e pés que lembram instrumentos de arar a terra 

(Sarraf-Pacheco, 2012). 

O menino de Mibaraió interpreta o animal como um camaleão ou um macaco, 

por apresentar longos braços e orelhas. A parte inferior do grafismo assemelha-se a 

um sapo, expressando ambientes da terra e da água, assim como habilidades e 

destrezas constituintes nas vivências de populações marajoaras de matrizes orais. 

 
4 Com “motivos geométricos e representações de seres híbridos que misturam características 

antropomorfas e zoomorfas” (81 cm, 400 a 1.400 A.D). 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


23 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Outra possibilidade de ler essa representação visual é assemelhá-la a um animal do 

sexo feminino em arte de parir. 

A relação mulher/homem e animal, cultura e natureza, terra e água, visível na 

pintura rupestre ou grafismo da cerâmica, expõe concepções de equilíbrio e respeito 

homem/mulher e meio ambiente, ensinamentos deixados pelas primeiras 

comunidades humanas que viveram na Amazônia antes do contato com o mundo 

europeu. Tais práticas hoje se encontram em tensão, dada a excludente expansão da 

pecuária, da poluição dos rios, da invasão dos territórios indígenas, quilombolas e 

ribeirinhos, dos suicidas projetos de industrialização, modernização e globalização 

insensivelmente instalados na região. 

Por serem herdeiros de um modo de vida pautado na tradição oral, esses 

guardiões das matas e dos rios recriaram e deixaram ver, em objetos de uso 

doméstico e, especialmente, cerimonial, como suas culturas estavam assentadas 

numa sensibilidade e espiritualidade dos sentidos, traduzida no tato, na audição, na 

visão, no paladar (falar) e olfato. Daí, a grande importância atribuída a esses órgãos 

que permitiram transmitir, socializar e preservar testemunhos orais, hábitos e 

costumes entre si e com outros grupos humanos de contatos. 

Se o menino em sua infância aprendeu pelas lentes do imaginário cristão-

ocidental que a cobra representa o pecado e a condenação do homem, mesmo que 

seu papel primeiro tenha sido o de guardar a árvore da sabedoria, ao entrar em 

contato com artefatos arqueológicos de séculos anteriores da presença dos impérios 

ultramarinos ibéricos na região e histórias orais do universo indígena, ele descolonizou 

a visão primeira e descobriu que esse animal é sinônimo de fertilidade e de vida. Não 

por acaso, inscrições de objetos de cerâmica trazem, frequentemente, ventres 

maternos que resguardam cobras. 

  

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


24 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Figura 3 – Motivos ornamentais da Cerâmica Marajoara bordados em tecidos5.  

Fonte: Galo (2005). 
 

Entrelaçados na cosmologia da serpente, povos ameríndios e afroindígenas 

reafirmaram suas culturas, identidades, saberes e crenças, em corpos de animais 

anfíbios e evidenciaram pés e, especialmente, mãos como guardiães da memória e 

arrimo do corpo. Com isso, ensina o menino professor, deram visibilidade à tradição 

oral, um dos canais reveladores da imortalidade da alma e prolongamento da história, 

assim como instrumento contra o esquecimento, a perda e a destruição da 

ancestralidade de um modo de viver sui generis, combatido com o vir a ser dos 

incertos, indeterminados e novos tempos da conquista das Amazônias em seus 

Marajós de campos e florestas. 

Dentro desse entendimento, inscrições e desenhos em peças e cacos da 

cerâmica marajoara tornaram-se, portanto, suporte vivo da cultura material ameríndia. 

Com esse conjunto de fragmentos do passado “anticolonial”, presente na colônia e 

em ressonâncias contemporâneas, o historiador, explica o garoto, tem em suas mãos 

forte indício para interpretar todo um modo de vida e de luta dessas populações 

originarias que, apesar do extermínio da maioria de seus integrantes pela voraz 

ganância de poderes colonialistas, legaram para a posteridade outras memórias e 

repertórios afetivos. 

O pluriversal mundo da cosmologia da serpente traduziu-se para o menino 

como “repositório-chave de valores e significados culturais” (Hall, 2016, p. 17), num 

processo contínuo de produção, circulação e compartilhamento de pensamentos e 

sentimentos, tecendo movimentos e sentidos das lutas pela defesa dos modos de vida 
 

5 Os desenhos recuperam representações iconográficas encontradas nas urnas funerárias e 
evidenciam o universo de circularidade e infinitude da existência humana e não-humana na 
cosmologia ameríndia marajoara. Igualmente, a forte presença da serpente, a cobra canoa do 
imaginário ancestral como a mãe da vida 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


25 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

e sociabilidades outras em territórios da Amazônia Marajoara. Nessa cosmologia 

rastejante e viajante, a centralidade do corpo do menino narrador protagoniza 

histórias, trajetórias, desadormece memórias sensíveis, afetivas e de batalhas pela 

reexistência. Esse corpo pode assumir diferentes nomes, idades, localidades, 

etnicidades, sexualidades, religiosidades. Ele pode ser Maira, Krenak, Raoni, 

Maricota, Tomani, Kazadi, Anaya, Pedro, Piedade, Jacó, Agenor, Jurema, Iracema, 

Miguel. É preciso lembrar que homens e mulheres da civilização da palavra tiveram 

no corpo, na prática religiosa e artística os últimos redutos de defesa da vida.  

Trata-se de vivências, cuja racionalidade assenta-se em outras epistemologias 

que por se tornarem incompreensíveis para lógicas cartesianas e iluministas, pois não 

separam humano, natureza e dimensão cósmica, foram desqualificadas como 

primitivas e irracionais (Antonacci, 2009). Tal discurso justificou formas de 

domesticação de seus corpos, mentes, artes e religiosidades, resultando em 

epistemicídios dessas ancestrais populações amazônicas ainda em contexto colonial. 

Todavia, o menino vestido com a capa de um Sherlock Holmes descobriu que suportes 

materiais, como objetos de uso doméstico e cerimonial, bem como o conjunto de 

falares, fazeres, danças, cantos rasgaram os tempos da colonização, quer pela boca 

daqueles que resistiram, quer pela própria boca dominante contaminada pelos 

contatos com essas memórias. 

5 O menino, a chegada e a identidade revelada 

Há centenas de narrativas de povos que estão vivos, contam histórias, 
cantam, viajam, conversam e nos ensinam mais do que aprendemos nessa 
humanidade. Nós não somos as únicas pessoas interessantes no mundo, 
somos parte do todo. Isso talvez tire um pouco da vaidade dessa humanidade 
que nós pensamos ser, além de diminuir a falta de reverência que temos o 
tempo todo com as outras companhias que fazem essa viagem cósmica com 
a gente (Krenak, 2019, p. 30-31). 

O artigo procurou acompanhar a saga do menino de Mibaraió em diferentes 

travessias, processos formativos, leituras, reflexões, descobertas e narrativas para 

contar sua história pessoal, acadêmica e, especialmente, o encontro com a 

cosmologia da serpente. O reencontro do menino com sua infância e sabedorias 

marajoaras adormecidas pela colonialidade do currículo escolar eurocêntrico e 

urbanocêntrico, durante o antigo primeiro grau, iniciou-se já no segundo grau em 

Magistério no ano de 1991, quando começou conversar com a fortuna crítica de Paulo 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


26 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Freire. Entre ensinamentos, estudos, posturas coloniais e decoloniais, a identidade do 

menino viveu seus choques culturais e tomou partido como projeto existencial para o 

terreno vital das ancestralidades e patrimônios de saberes de seus antepassados e 

das populações tradicionais da região. Escolheu, portanto, unir-se a outros filhos 

nativos e adotivos do grande arquipélago que no terreno contraditório do espaço 

escolar e acadêmico fizeram de seus escritos arma de combate contra o 

esquecimento e desvalorização das tradições marajoaras.  

Nesse movimento, o menino de Mibaraió irrompeu nas duas últimas décadas 

por meio de práticas de pesquisa, ensino e extensão universitária, seja com a 

publicação de livros, capítulos em livros e artigos, seja em curso na graduação e pós-

graduação em Belém e em diferentes municípios paraenses, ou ainda em entrevistas 

em jornais impressos e televisivos, curso de formação continuada de professores/as 

pelo Marajó. Essas ações acadêmicas e pedagógicas defenderam o despertar de 

consciência crítica nas formas como as populações amazônicas foram 

subalternizados por epistemologias eurocêntricas que atravessaram o atlântico desde 

o século XVI. A escolha realizada por catalogar, registrar, analisar e escrever trabalhos 

acadêmicos ou paradidáticos ultrapassou o campo escolar, acadêmico e alcançou de 

maneira surpreendente o carnaval paraense. Em 2024, a escola de samba Mocidade 

Unida do Bengui levou para a avenida o tema: “O Menino do Marajó na Cabeça da 

Serpente” e contou a história do menino pobre que se emancipou pelo campo da 

educação, trouxe consigo a forte presença e protagonismo das populações indígenas, 

africanas, nordestinas e judaicas na constituição do ser e da cultura marajoara. 

Portanto, a inspiração primeira para a escrita desse artigo conformou-se pelo campo 

das linguagens artísticas do desenho, do canto, da dança e da festa.  

Na simbologia da serpente como caminho, vida, conexão entre humanidade e 

espiritualidades que habitam ecossistemas visíveis e sensíveis, o narrador ao retornar 

em seu tempo de infância, numa espécie de autoetnografia, revisita sinais da 

ancestralidade indígena que construiu sua identidade marajoara e de sua gente. 

Nessa cartografia cognitiva e afetiva, urdiu sua arquitetura textual e definiu duas 

balizas centrais que se entrelaçaram na pintura teórico-metodológica do texto 

acadêmico: a gnose decolonial e a arte da conversação inspirados em Walter Mignolo 

(2003).    

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


27 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

Assim, o menino no alter ego de tradutor cultural das histórias, cosmogonias, 

cosmologias e saberes ancestrais das populações marajoaras de campos e florestas, 

apreendidos em conversações com cronistas, naturalistas, viajantes, literatos, 

familiares, narradores locais, vivências e aprendizagens com sábios nativos na região, 

além do manancial de bate-papo realizado em leitura de trabalhos acadêmicos 

escritos por intelectuais estrangeiros, especialmente da gnose Decolonial latino-

americana, focalizou esforçou por visibilizar dois grandes argumentos:  

a) as escritas dominantes ocidentais apesar de terem procurado calar as vozes e 

sabedorias das histórias e memórias ancestrais dos territórios de Mibaraió, 

deixaram brechas para o pesquisador escovar as narrativas subalternas à 

contrapelo (Benjamin, 1996). Exemplo central é o exercício de leitura do 

relatório de viagem à chamada Ilha de Grande de Joanes redigido por 

Alexandre Rodrigues Ferreira no século XVIII e a transcrição da narrativa 

ameríndia da cosmogonia dos rios. Igualmente, tais escritas possibilitaram 

desvendar poderosos repertórios de saberes tradicionais que reexistiram à 

opressão e imposição das diversas formas de colonialidades que se 

manifestaram na difusão universal de modos modernos de ser e viver em 

cidades, vilas, povoados e habitações ao longo de rios e estradas;  

b) Na atualidade, não é mais aceitável construir trabalhos acadêmicos que 

desconsiderem o ponto de vista, a agência e as sensibilidades de mundo das 

populações tradicionais e periféricas do Marajó. Na última década, o menino de 

Mibarayó assistiu e vem se tornando testemunha do giro das histórias das 

margens e seus protagonistas para o mundo universitário. Linda Smith (2018) 

reforçou o coro do movimento indígena, quilombola, ribeirinho, das 

comunidades de terreiro, das pessoas LGBTQIAPN+, dos grupos artísticos das 

periferias que vem alcançando os cursos de graduação e pós-graduação para 

contarem-se e deitarem no papel a história de seu povo, saberes, lutas e 

expressões culturais diversas.    

A arte da conversação praticada pelo menino pesquisador com trabalhos 

acadêmicos, fontes escritas e, especialmente, com arquivos vivos dos povos 

marajoaras de tradição oral não deixou de mencionar que a tradição de luta em defesa 

do direito ao território, aos recursos naturais, à crença politeísta, ao trabalho por 

tarefas, às festas e celebrações na região traz a centralidade e o legado das zonas de 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


28 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

contato afroindígena (Sarraf-Pacheco, 2016). A cosmologia da serpente uniu mundos 

marajoaras e da diáspora do continente africano e sustenta seu cajado desde 1644, 

quando negros bantus e sudaneses passaram a interagir, resistir, negociar e 

socializar-se, em solo Mibaraió, com indígenas, brancos pobres, poderes eclesiásticos 

e agentes políticos coloniais, ensinando grupos indígenas extrativistas, pesqueiros e 

agricultores as artes no trato com o gado vacum, cavalar e, séculos mais tarde, com 

o bubalino. 

Os escritos do menino procuraram, portanto, cartografar repertórios de 

conhecimentos acumulados em meio século de vida em circuito da Amazônia 

Marajoara, valorizando o protagonismo e o ponto de vista dos “filhos da serpente”. A 

força dos conhecimentos produzidos e democratizados pelo garoto de nossa história 

e autor do artigo está na ancestralidade, cosmologias e práticas interculturais de 

populações ameríndias e afroindígenas de tradições orais que sustentaram rios, 

florestas, vilas, cidades e contribuíram para que a sociobiodiversidade amazônica 

fosse reconhecida pelos donos do poder planetário, mas analfabetos em lidar com os 

ciclos da vida, dos ecossistemas e das energias vitais que garantem a reprodução do 

ser humano nos territórios da Mãe Terra. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa


29 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

REFERÊNCIAS 

ACHINTE, Adolfo Albán. Pedagogías de la re-existencia: artistas indígenas y 
afrocolombianos. In: WALSH, Catherine. Pedagogías decoloniais: practicas insurgentes de 
resistir, (re) existir y (re) vivir. Quito: Ediciones Abya-Yala, 2013. Tomo I. p. 443-468. 
 
ANTONACCI, M. Antonieta. África/Brasil: corpos, tempos e histórias silenciadas. Revista 
Eletrônica Tempo e Argumento, Florianópolis, v. 1, n. 1, p. 46-67, maio, 2009. Disponível 
em: https://revistas.udesc.br/index.php/tempo/article/view/709. Acesso em: 08 fev. 2025. 
 
ARAÚJO, Lucas Monteiro de. Representações marajoaras em relatos de viajantes: 
natureza, etnicidade e modos de vida no século XIX. 2017. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia) – Universidade Federal do Pará, Belém, 2017. Disponível em: 
https://www.oasisbr.ibict.br/vufind/Record/BRCRIS_1d1093caaf748270963b73b598703dc4.  
Acesso em: 10 mar. 2025. 
 
ARAÚJO, Lucas Monteiro de. O que os viajantes levaram?: a cultura material marajoara 
em invenção nos museus brasileiros e norte-americanos. 2021. Tese (Doutorado em 
Antropologia) – Universidade Federal do Pará, Belém, 2021. Disponível em: 
https://www.ppga.propesp.ufpa.br/index.php/br/teses-e-dissertacoes/teses/740-2021.  
Acesso em: 10 mar. 2025. 
 
AZEVEDO, João Lúcio de. O Marquês de Pombal e sua época. Lisboa: Clássica Editora, 
1990. 
 
BACZKO. B. Imaginação social. In: ROMANO, Ruggiero (ed.). Enciclopédia Einaudi: 
Antropos-Homem. Lisboa: Imprensa Nacional: Casa da Moeda, 1985. p. 296-332. 
 
BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da 
cultura. São Paulo: Editora Brasiliense, 1996. 
 
BRAGA, Teodoro. O Município de Breves – 1738 a 1910. Belém: Empreza Graphica 
Amazônia, 1919. 
 
BURKE, Peter. A Escola dos Annales (1929-1989): a revolução francesa na historiografia. 
Tradução Nilo Odalia. São Paulo: Fundação Editora da UNESP, 1997. 
 
CHERNELA, Janet Marion. Pesca e hierarquização tribal no alto Uaupés. In: Ribeiro, Darcy 
(ed.). Suma Etnológica Brasileira: edição atualizada do Handbook of South American 
Indians. 3. ed. Belém: UFPA, 1997. p. 279-295. 
 
COELHO, Mauro Cézar. A Epistemologia de uma Viagem: Alexandre Rodrigues Ferreira e 
o conhecimento construído na viagem filosófica às capitanias do Grão-Pará, Rio Negro, 
Mato Grosso e Cuiabá. São Paulo: Editora Livraria da Física, 2010. 
 
COELHO, Mauro Cézar. As viagens filosóficas de Charles-Marie de la Condamine e 
Alexandre Rodrigues Ferreira – ensaio comparativo. In: GOMES, Flávio dos Santos (org.). 
Nas terras do Cabo Norte: fronteiras, colonização e escravidão na Guiana Brasileira – 
séculos XVII/XIX. Belém: Editora Universitária UFPA, 1999. p. 101-133. 
 
DIEGUES, Antonio Carlos Sant’Ana (org.). Ilhas e Sociedades insulares. São Paulo: 
NUPAUB, 1997.  
 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://revistas.udesc.br/index.php/tempo/article/view/709
https://www.oasisbr.ibict.br/vufind/Record/BRCRIS_1d1093caaf748270963b73b598703dc4
https://www.ppga.propesp.ufpa.br/index.php/br/teses-e-dissertacoes/teses/740-2021


30 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

DIEGUES, Antonio Carlos Sant’Ana. Aspectos sociais e culturais do uso dos recursos 
florestais da Mata Atlântica. In: SIMÕES, Luciana Lopes; LINO, Clayton Ferreira (org.). 
Sustentável Mata Atlântica: exploração de seus recursos florestais. São Paulo: Editora 
SENAC, 2003. p. 133-154. 
 
DOMINGUES, Ângela. O Brasil nos relatos de viajantes ingleses do século XVIII: produção 
de discursos sobre o Novo Mundo. Revista Brasileira de História, [s. l.], v. 28, p. 133-152, 
2008. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbh/a/7fHH3frzRZLsrKRTQLTk4gQ/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 
15 jun. 2024. 
 
FARES, Josebel Akel. Em dó maior, o canto elegíaco de um rio. In: FARES, Josebel Akel. O 
Entorno da Serpente: um discurso do imaginário tecido em verbo e imagens. Belém: 
Unama, 2001, p. 85-88. 
 
FERREIRA, Alexandre Rodrigues. Notícia histórica da Ilha de Joanes ou Marajó. Revista do 
Livro, Instituto Nacional do Livro, Rio de Janeiro, ano 7, n. 26, 1964. 
 
FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. A história da arte e as imagens da Amazônia. In: 
FERREIRA, Arcângelo da Silva; MACIEL, Elisângela. (org.). História, cultura, trabalho e 
instituições na Amazônia. Manaus: Valer, 2021. p. 19-45. 
 
FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir. Trad. Raquel Ramalhete. 25. ed. Petrópolis: Vozes, 
2002. 
 
GALLO, Geovanni. Marajó, a ditadura da água. 3. ed. Cachoeira do Arari: Museu do 
Marajó, 1997. 
 
GALLO, Geovanni. Motivos Ornamentais da Cerâmica Marajoara. Cachoeira do Arari: 
Museu do Marajó, 2005. 
 
GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2012. 
 
GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes: o cotidiano e as ideias de um moleiro 
perseguido pela inquisição. São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 
 
GRUZINSKI, Serge. As Quatro Partes do Mundo: história de uma mundialização. 
Tradução Cleonice Paes Barreto Mourão e Consuelo Fortes Santiago. Belo Horizonte: 
UFMG; São Paulo: Edusp, 2014. 
 
HALL, Stuart. Cultura e Representação. Trad. Daniel Miranda e William Oliveira. Rio de 
Janeiro: Ed. PUC-Rio; Apicuru, 2016. 
 
HALL, Stuart. Da Diáspora: identidades e mediações culturais. Org. Liv Sovik; Trad. 
Adelaine La Guardia Resende. Belo Horizonte: Editora UFMG; Brasília: Representação da 
Unesco no Brasil, 2003. 
 
HAMPÂTÉ BÂ, Amadou. A tradição viva. In: KI-ZERBO, J. (org.). História Geral da África I: 
metodologia e pré-história da África. São Paulo: Ed. Ática; Brasília, DF: UNESCO, 2010.  
 
HOGGART, Richard. As utilizações da cultura: aspectos da vida cultural da classe 
trabalhadora. Lisboa: Ed. Presença, 1973. v. 1. 
 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://www.scielo.br/j/rbh/a/7fHH3frzRZLsrKRTQLTk4gQ/?format=pdf&lang=pt


31 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

JURANDIR, Dalcídio. Poemas impetuosos ou o tempo é o do sempre escoa. 
Organização Paulo Nunes. Belém: Paka-Tatu, 2011. 
 
JURANDIR, Dalcídio. Três casas e um rio. Belém: Cejup, 1994. 
 
KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Cia. das Letras, 2022. 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019. 
 
LE GOFF, J. História e memória. 4. ed. Campinas: Unicamp, 1996. 
 
LÉVI-STRAUSS, C. Tristes Tópicos. São Paulo: Anhembi, 1956. 
 
MADRI, Teodoro Calvo. La Prelacía de Marajó cumplió cincuenta años. Boletin de la 
Província de Santo Tomas de Villanueva da Ordem dos Agostinianos Recoletos, [s. l.], 
ano 59, n. 494, enero/feb. 1979. 
 
MIGNOLO, Walter. The Darker Side of the Renaissance: colonization and the discontinuity of 
the classical tradition. Renaissance Quarterly, [s. l.], v. 45, n. 4, p. 808-828, 1992. 
 
MIGNOLO, Walter. Histórias locais/projetos globais: colonialidade, saberes subalternos e 
pensamento liminar. Tradução Solange Ribeiro de Oliveira. Belo Horizonte: UFMG, 2003. 
 
MIGNOLO, Walter. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. Revista Brasileira 
de Ciências Sociais, [s. l.], v. 32, n. 94, p. 1-18, jun. 2018. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbcsoc/a/nKwQNPrx5Zr3yrMjh7tCZVk/abstract/?lang=pt.  Acesso em: 
07 jun. 2024. 
 
PATACA, Ermelinda Moutinho. A Ilha do Marajó na viagem philosophica (1783-1792) de 
Alexandre Rodrigues Ferreira. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi, Belém, v. 1, n. 
1, p. 149-169, jan./abr. 2005. Disponível em: 
http://scielo.iec.gov.br/pdf/bmpegch/pv1n1/v1n1a07.pdf. Acesso 10 jul. 2024. 
 
PRATT, Mary Louise. Os olhos do império: relatos de viagem e transculturação. Tradução 
Jézio Hernani Bonfim Gutierre. Bauru, SP: EDUSC, 1999. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgard (org.). A colonialidade do poder: eurocentrismo e ciencias sociais. Perspectivas 
latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. (Colección Sur Sur). 
 
RAMINELLI, Ronaldo José. Ciência e Colonização: viagem filosófica de Alexandre 
Rodrigues Ferreira. Revista Tempo, Niterói, v. 7, p. 5-28, 1998. 
 
REICHEL-DOLMATOFF, Gerardo. Amazonian Cosmos. Chicago: University of Chicago 
Press, 1971. 
 
REIS, José Carlos. A escola dos annales: a inovação em História. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Paz & Terra, 2000. 
 
RICCI, Magda de Oliveira. A revolução geral das coisas e o florescer do “direito das 
gentes”. Grão-Pará (1790-1809). 2021. Tese (Professor Titular de História). Universidade 
Federal do Pará, Belém, 2021. 
 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://www.scielo.br/j/rbcsoc/a/nKwQNPrx5Zr3yrMjh7tCZVk/abstract/?lang=pt
http://scielo.iec.gov.br/pdf/bmpegch/pv1n1/v1n1a07.pdf


32 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

RIVERA CUSICANQUI, Silvia. Ch’ixinakax utxiwa: una reflexión sobre prácticas y 
discursos descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón, 2010. 
 
RIVERA CUSICANQUI, Silvia. Sociologia de la imagen: miradas ch’ixi desde la historia 
andina. Ciudad Autonoma de Buenos Aires: Tinta Limón, 2015. 
 
SARRAF-PACHECO, Agenor. Uma viagem na cabeça da serpente: outras reflexões sobre 
cidade e educação no Marajó. In: PUREZA, Enil do S. de Sousa. Cidade & educação: 
memórias e experiências do ensino primário e ginasial em Breves – Marajó das Florestas 
(1943-1985). Londrina, PR: Editora Sorian, 2025. p. 19-24. 
 
SARRAF-PACHECO, Agenor. Marajó – O coração da Amazônia: afroindígenas e 
agostinianos em práticas interculturais no regime das águas. Manaus: Editora Valer, 2024. 
 
SARRAF-PACHECO, Agenor. Prefácio: re-existência Mapuá no coração do Marajó. In: 
COSTA, Eliane Miranda. Memórias amazônidas em escavações. Curitiba: Appris, 2023. 
 
SARRAF-PACHECO, Agenor. Diásporas africanas e contatos afroindígenas na Amazônia 
Marajoara. Cadernos de História, Belo Horizonte, v. 17, p. 27-63, 2016. Disponível em: 
https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/P.2237-8871.2016v17n26p27.  
Acesso em: 02 fev. 2025. 
 
SARRAF-PACHECO, Agenor. Cosmologias afroindígenas na Amazônia Marajoara. Projeto 
História, [s. l.], v. 44, p. 197-226, 2012. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/10219.  Acesso em: 03 abr. 2025. 
 
SCHAAN, Denise Pahl. Os Filhos da Serpente: rito, mito e subsistência nos cacicados da 
Ilha de Marajó. Inter. J. South American Archaeol., [s. l.], v. 1, p. 49-56, 2007. Disponível 
em: http://ijsa.syllabapress.us/pt/article/ijsa00006. Acesso em: 20 jun. 2024. 
 
SILVA, Jerônimo da Silva e. A cobra na cosmologia das rezadeiras amazônicas. Ciencias 
Sociales y Religión, [s. l.], v. 22, p. 1-22, 2020. Disponível em: 
https://doaj.org/article/dfdfcf0ce8ad4805afaff9253e70b553. Acesso em: 25 jun. 2024. 
 
SILVA, José Pereira. Viagem ao Brasil de Alexandre Rodrigues Ferreira. [S. l.]:  Editora 
Kapa, 2005. (Coleção Etnográfica, 3 v.) 
 
SMITH, Linda Tuhiwai. Descolonizando metodologias: pesquisa e povos indígenas. 
Tradução Roberto G. Barbosa. Curitiba: Editora UFPR, 2018. 
 
SOUZA JÚNIOR, José Alves de. “Negros da Terra e/ou Negros da Guiné”: a Companhia 
Geral do Grão-Pará e Maranhão – comércio, trabalho, tráfico, escravidão e resistência na 
Amazônia colonial. São Paulo: LF Editorial, 2024.  
 
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Trad. Sandra Regina Goulart 
Almeida; Marcos Pereira Feitosa; André Pereira. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2010. 
 
TAVARES, Marcela Botelho. A serpente como símbolo do tempo da arte latino-americana. 
ARJ – Art Research Journal, v. 9, n. 1, p. 1-16, jun. 2022. Disponível em: 
https://periodicos.ufrn.br/artresearchjournal/article/view/29702/15957.  Acesso em: 05 abr. 
2025. 
 
THOMPSON, Edward Palmer. A formação da classe operária inglesa. Rio de Janeiro: Paz 
e Terra, 1987. 3 t. 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/P.2237-8871.2016v17n26p27
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/10219
http://ijsa.syllabapress.us/pt/article/ijsa00006
https://doaj.org/article/dfdfcf0ce8ad4805afaff9253e70b553
https://periodicos.ufrn.br/artresearchjournal/article/view/29702/15957


33 
Cadernos de Pesquisa, São Luís, v. 32, n. 4, p. 1-33, out./dez. 2025 

Disponível em: http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa 

 
THOMPSON, Edward Palmer. As peculiaridades dos ingleses e outros artigos. 
Organização Antonio Luigi Negro e Sergio Silva. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2001. 
 
WILLIAMS, Raymond. Marxismo e literatura. Rio de Janeiro: Zahar Editora, 1979. 
 
 

 
 

 
Recebido em março 2025 | Aprovado em setembro 2025 

 
MINI BIOGRAFIA 
 
Agenor Sarraf Pacheco  
Doutor em História Social pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). Pós-doutor em Comunicação, 
Linguagens e Cultura pela Universidade da Amazônia (PPGCLC/UNAMA). Professor Associado I da Faculdade de História 
(FAHIS) e do Programa de Pós-graduação em História Social da Amazônia (PPHIST) da Universidade Federal do Pará (UFPA) 
e coordenador do grupo de pesquisa Estudos Culturais na Amazônia (GECA/CNPq/UFPA). 
E-mail: sarraf@ufpa.br 

http://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa
mailto:sarraf@ufpa.br

