
ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
1 

 

 

 

ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  

A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos  

 

LISTEN TO THE DEAD WITH YOUR EYES:  

Victor Delbos’s historiographic-philosophical proposal 

 

ESCUCHAR A LOS MUERTOS CON LOS OJOS:  

La propuesta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 1 

 

Resumo: Este artigo revisita a proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos à luz do imperativo 

formulado por Roger Chartier de “escutar os mortos com os olhos”. Ao focalizar em textos fundamentais 

de 1917-18, o artigo apresenta as respostas de Delbos às questões centrais: o que se entende por 

filosofia?  (1)  o que é a história da filosofia? (2) qual é o seu método? (3). Parte-se da concepção de 

Delbos segundo a qual a filosofia nasce da “angústia da verdade”, como esforço de totalização do 

conhecimento e de resposta ao enigma do espírito humano. Para ele, a história da filosofia não é mera 

arqueologia, mas uma forma de ressurreição intelectual, capaz de articular as obras filosóficas como 

expressões parciais de uma interioridade ideal do espírito humano. Essa perspectiva culmina em sua 

proposta de um “animismo metafísico”, em que os sistemas filosóficos revelam não somente ideias, mas 

a vida interior de seus autores. O artigo mostra ainda como a concepção de história da filosofia de Delbos 

— centrada na reversibilidade entre filosofia e sua história. 

 

Palavras Chave:  História da Filosofia. Roger Chartier. Victor Delbos. Relações de dominação.  

      

Abstract: This article revisits Victor Delbos' historiographical-philosophical proposal in light of Roger 

Chartier's imperative to “listen to the dead with our eyes”. Focusing on fundamental texts from 1917-

18, the article presents Delbos' answers to the central questions: what is meant by philosophy? (1) What 

is the history of philosophy? (2) What is its method? (3). It starts from Delbos' conception that 

philosophy is born of the “anguish of truth”, as an effort to totalize knowledge and respond to the enigma 

of the human spirit. For him, the history of philosophy is not mere archaeology, but a form of intellectual 

resurrection, capable of articulating philosophical works as partial expressions of an ideal interiority of 

the human spirit. This perspective culminates in his proposal for a “metaphysical animism”, in which 

philosophical systems reveal not only ideas, but also the inner life of their authors. The article also shows 

how Delbos' conception of the history of philosophy is centered on the reversibility between philosophy 

                                                 
1 Bacharel e Licenciado em Filosofia pela Universidade de São Paulo (USP). Atualmente, é mestrando em História 

da Filosofia pela USP, com ênfase em historiografia filosófica, dedicando-se ao estudo da recepção, da influência 

e do legado de Martial Gueroult no Brasil. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/9513060756472157 



ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
2 

and its history. 

 

Keywords: History of Philosophy. Roger Chartier. Victor Delbos. Relations of domination. 

 

Resumen: Este artículo revisita la propuesta historiográfico-filosófica de Victor Delbos a la luz del 

imperativo formulado por Roger Chartier de “escuchar a los muertos con los ojos”. Centrándose en 

textos fundamentales de 1917-18, el artículo presenta las respuestas de Delbos a las preguntas centrales: 

¿qué se entiende por filosofía?  (1)  ¿qué es la historia de la filosofía? (2) ¿cuál es su método? (3). Se 

parte de la concepción de Delbos según la cual la filosofía nace de la “angustia de la verdade”, como 

esfuerzo de totalización del conocimiento y de respuesta al enigma del espíritu humano. Para él, la 

historia de la filosofía no es mera arqueología, sino una forma de resurrección intelectual, capaz de 

articular las obras filosóficas como expresiones parciales de una interioridad ideal del espíritu humano. 

Esta perspectiva culmina en su propuesta de un “animismo metafísico”, en el que los sistemas filosóficos 

revelan no solo ideas, sino la vida interior de sus autores. El artículo muestra además cómo la concepción 

de la historia de la filosofía de Delbos se centra en la reversibilidad entre la filosofía y su historia. 

 

Palabras clave: Historia de la filosofía. Roger Chartier. Victor Delbos. Relaciones de dominación.  

 

 

 

1 INTRODUÇÃO: DELBOS E O PROBLEMA DA FUNDAMENTAÇÃO FILOSÓFICA 

DA HISTÓRIA DA FILOSOFIA  

 

 

 

oger Chartier, em sua Leçon Inaugurale realizada no Collège de France em 

11 de Outubro de 2007, expressa, por meio de um verso de Francisco 

Quevedo y Villegas (1580 - 1645) - “Escuchar a los muertos con los ojos” 

(CHARTIER, p. 7, 2008) -,  a necessidade incontornável que a história deve enfrentar, qual 

seja, o constante retorno a autores e ideias que, à primeira vista, parecem adormecidas nos 

arquivos do tempo.  

Seguindo essa mesma máxima, este artigo se propõe a resgatar alguns elementos do 

pensamento de Victor Delbos, historiador-filósofo cuja presença na tradição filosófica e 

historiográfica brasileira permanece periférica, mas cuja potência conceitual desperta novas 

leituras em outros polos acadêmicos. A presença de Delbos se mostra transversal desde o século 

XX, pois, durante o ápice da historiografia filosófica francesa, Delbos não passou despercebido. 

Émile Bréhier, em sua História da filosofia (Bréhier, 1928, p. 36), julga ter sido Victor Delbos, 

o responsável por operar uma lapidação crítica na fundamentação da história da filosofia 

enquanto gênero de estudo. Para Bréhier, sem descartar as contribuições anteriores, ele refinou 

R 



ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
3 

o método histórico-filosófico através do rigor filológico e da atenção à singularidade das 

doutrinas filosóficas. 

Daí que seja válido, para além de suas investigações monográficas sobre Espinosa, Kant 

e Malebranche, retomar o modo pelo qual Delbos ofereceu uma tese que assegura que a história 

da filosofia é filosófica. Com isso, se verá que a tradição francesa, frequentemente associada 

ao “estruturalismo” de Gueroult, é marcada por tensões metodológicas que Delbos antecipou, 

equilibrando exegese textual e reflexão crítica sobre objeto que compõem a filosofia e a sua 

história — uma dualidade que no Brasil, ao adotar seletivamente os princípios filosóficos dessa 

tradição, tendeu a negligenciar (Arantes, 1994). Autores contemporâneos como Leo Catana e 

Mogens Laerke (2020, p. 433) - Historiographies of philosophy 1800-1950, relegam 

conscientemente autores como Victor Delbos e Émile Bréhier, nomes que ofereceram somente 

contribuições “menores.” Daí que, este artigo, portanto, propõe explorar dois eixos centrais da 

contribuição de Delbos. Sendo eles:  

A concepção de história da filosofia, que para Delbos (1), não é mera arqueologia de 

ideias, mas um exercício de “ressurreição intelectual”, em que o passado é interrogado como 

“fonte viva.” Em seguida exporemos o que ele entende como o método a ser realizado pelo 

historiador da filosofia (2). Por fim, concluiremos através desses eixos, a proposta 

historiográfico-filosófica de Victor Delbos.  

  Ao resgatar Delbos, através dessa temática, não somente visamos oferecer uma 

pequena expressão de uma lacuna no interior de um arco de cem anos de uma escola 

historiográfico-filosófica,  mas também questionamos a narrativa hegemônica que reduziu a 

Escola Francesa a um projeto monolítico. Este artigo busca, portanto, seguindo Chartier, não 

somente “escutar” Delbos, mas devolvê-lo ao diálogo contemporâneo.  

 

 

2 A FILOSOFIA PARA VICTOR DELBOS  

 

 

Victor Delbos em L’art et la philosophie (1918) parte de um pressuposto fulcral, qual 

seja, a filosofia procede de “uma necessidade essencialmente humana de uma organização total 

e completa do conhecimento” (Delbos, 1918, p. 328), fruto de um impulso (pousser) constante 

que caminha sempre as últimas consequências em relação ao desejo de elucidação acerca da 

realidade. Esse pressuposto torna a filosofia uma espécie de expressão intelectual que se 



ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
4 

conserva através de uma “relação íntima e indissociável com as necessidades humanas” 

(Delbos, 1918, p. 328). Todavia, diferente da ciência que carrega consigo os seus resultados 

adquiridos, a filosofia é livre a uma expressão polimorfa dos sistemas.  

O que orienta a instauração de uma filosofia, para Delbos, é uma experiência específica: 

uma “angústia da verdade” (Delbos, 1918, p. 329), que surge do confronto com a dificuldade 

própria da investigação filosófica diante de múltiplos obstáculos. Está em jogo uma verdade 

que excede a veracidade da vida comum, pois “mesmo quando parece às vezes cair sob nosso 

domínio, ultrapassa tanto a verdade cotidiana que conserva a aparência de um segredo a ser 

arrancado” (ibidem). Tal verdade não se oferece como um dado evidente, mas como um 

problema que exige do sujeito um engajamento integral de suas faculdades: “não basta 

simplesmente tocá-la com o dedo” (ibidem), é preciso interrogar o que no sujeito pode melhor 

se propor a ela — seja o “coração com seus impulsos”, a “razão com sua luz”, ou “o conjunto 

agindo em harmonia” (ibidem). A filosofia, então, emerge dessa inquietação e se define por 

essa tensão: ela é um esforço para decidir “se o espírito [...] não passa de uma claridade duvidosa 

e vacilante no conjunto das forças obscuras que o produziram acidentalmente, ou se ele é, ao 

contrário, a realidade essencial, verdadeira, superior” (ibidem). O núcleo da filosofia, segundo 

Delbos, está nesse movimento que não é puramente racional nem puramente afetivo, mas que 

exige do pensamento uma posição sobre o estatuto do próprio pensamento, isto é, de um tribunal 

que opere sobre si e constitua um sistema: se ele é efeito de acaso, ou se nele reside o sentido 

do universo. Ao colocar em questão se “é, em suma, o átomo ou o pensamento que encerra o 

segredo do universo” (ibidem), Delbos apresenta a filosofia como o lugar em que a angústia 

pela verdade se converte em forma e caminho de investigação que finda numa obra.  

Daí decorre a assimilação entre filosofia e arte, pois ambas tendem  “a se elevar acima 

da familiaridade das coisas e da banalidade da vida” (Delbos, 1918, p. 335), embora a filosofia 

detenha como específico uma “sucessão de sistemas” que se perfaz não “por retoques, por 

reformulações, por acréscimos” (ibidem), o que torna a filosofia “sinóptica”, pois sua expressão 

se dá sempre numa certa síntese, ainda que parcial, de uma história. O que se expressa nas 

metafísicas que são para Delbos, expressões mais altas de filosofia, porque elas visavam e na 

opinião do autor continuam a visar um “tipo de representação total do universo e das coisas que 

satisfaça a todas exigências do pensamento” (Delbos, 1918, p. 336). Todavia, para cumprir sua 

função (dar uma representação total do universo), a metafísica — e, por extensão, a filosofia — 

enfrenta uma escolha fundamental e antinômica: Deve-se buscar a realidade nas representações 

externas dos sentidos, isto é, num tipo de “ser ou realidade que nos representa de fora” (Delbos, 



ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
5 

1918, p. 336) (isto é, nas aparências, naquilo que a ciência capta e mede) ou naquilo que “a 

consciência nos revela de dentro” (ibidem).  A defesa de Delbos, é aquela de uma realidade 

interior, pois ele sustenta que, se levarmos a sério a existência de uma realidade interior nos 

seres da natureza, então não podemos mais tratá-los apenas como objetos a serem conhecidos. 

Eles se tornam sujeitos, com vida própria, e são análogos ao espírito — ou seja, possuem um 

modo de existência que se aproxima da nossa interioridade. 

A essa compreensão da realidade, isto é, da existência dos seres e dos homens, Delbos 

noemia como “animismo metafísico”  (Delbos, 1918, p. 336) — não no sentido folclórico ou 

mítico, mas como uma compreensão filosófica que reconhece na vida uma certa interioridade 

ou ainda essencialidade, para além de sua função mecânica ou física, que podem ser expressas 

e retomadas pela filosofia, arte e pela ciência, que são “produtos da atividade” do espírito 

humano que detém uma “integridade”  (Delbos, 1918, p. 336) ideal.  Esse ideal, embora 

inalcançável em sua totalidade, deve guiar as ações do pensamento segundo Delbos, pois é a 

ligação dessa idealidade de uma unicidade da expressão do espírito que “nos torna 

verdadeiramente humanos” (Delbos, 1918, p. 336). Todavia, quanto a filosofia, objeto que nos 

interessa, orienta-se para esse animismo metafísico, e passa através da construção de um 

discurso explicativo sobre o exterior, a pressentir a verdade.  

Através desse ponto inicial a que chega Delbos, é possível questionar-se, mas o que é 

um sistema? Isto é, o que ele expressa de singular enquanto manifestação dessa unidade ideal 

do espírito humano? A resposta a essas questões não é diretamente respondida pelo historiador 

francês em seu ensaio sobre a filosofia e a arte (1918), dado que ao indagar-se sobre os métodos 

e concepções de história da filosofia (1917), ele se viu de fronte a conceituação acerca desses 

elementos. Dessa forma, a resolução do que Delbos compreende como que nos exigirá recorrer 

aos três ensaios clássicos que compõem a parte fulcral do pensamento de Delbos. O primeiro: 

As concepções de história da filosofia de março de 1917. Por fim, o par de textos intitulados 

Métodos em história da filosofia, que datam, respectivamente, de maio e julho de 1917.  

 

 

3 REVERSIBILIDADE HISTÓRICA: DAS CONCEPÇÕES DE HISTÓRIA DA 

FILOSOFIA AO LONGO DA HISTÓRIA  

 

 

Delbos introduz o problema da definição da história da filosofia ao afirmar que não 

basta aplicar métodos históricos gerais: é necessário considerar a especificidade do objeto 



ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
6 

filosófico. O que é central para Delbos é a compreensão do modo pelo qual a filosofia opera 

um estudo histórico. Porém, o que ocorre é que  

Sem dúvida, como toda [história], ela tem por tarefa reencontrar, reconstituir e, tanto 

quanto possível, explicar realidades que ocorreram anteriormente; mas em que medida o caráter 

dessas realidades se presta a esse trabalho de reconstituição? E, de todo modo, seu caráter não 

seria tal que exigisse, para essa tarefa, procedimentos específicos ou atitudes especiais do 

espírito? (Delbos, 1917a, p. 135) 

Daí que Delbos constate inicialmente que a história da filosofia não se expressa como 

uma “coisa” objetiva, mas como um conjunto de formas espirituais diversas e mutuamente 

conflitantes, dado que “a filosofia implica idealmente a dedução a priori do universo” 

(Maisonhaute, 2015, p. 465), a consequência é necessária, pois à historiografia filosófica, terá 

de lidar com a tensão entre o espírito histórico (presença dos sistemas no tempo) e o espírito 

filosófico (em busca da eternidade da verdade). 

Após a filosofia moderna, esta passa a se constituir como um vasto e múltiplo debate 

sobre sua própria historicidade. Victor Delbos compõe aquilo que poderíamos chamar — com 

a devida licença da redundância — de uma história das concepções da história da filosofia. Seu 

ensaio não é meramente inventariante, mas busca articular uma crítica que é, ao mesmo tempo, 

negativa e afirmativa.  

A filosofia, para Delbos, não existe como entidade única e objetiva: “não existe a 

filosofia, existem filosofias, doutrinas ou concepções filosóficas” (Delbos, 1917a, p. 136). Com 

essa afirmação, ele rejeita a ideia de unidade substancial do pensamento filosófico e, ao mesmo 

tempo, denuncia o risco de se impor sobre a diversidade das doutrinas um esquema externo que 

as falseie. Seu gesto implica a construção de um ideal historiográfico que deve ser sensível à 

lógica interna dos sistemas, às suas intenções espirituais e às suas formas de expressão. Essa 

sensibilidade exige, no entanto, uma crítica rigorosa aos modelos anteriores — especialmente 

àqueles que reduziram a história da filosofia a um acervo de erros ou extravagâncias —, ao 

mesmo tempo em que reconhece os esforços autênticos que, ainda que limitados, buscaram 

captar a racionalidade dessa história. 

Dentre os autores examinados, alguns são reconhecidos por suas contribuições 

relevantes à constituição de uma história da filosofia mais crítica. Bayle, ainda que reduzido à 

intenção de demonstrar a fragilidade das doutrinas — “temos aí antes uma crítica filosófica das 

doutrinas transmitidas do que uma crítica histórica das maneiras como se operou sua 

transmissão” (Delbos, 1917a, p. 138) —, desempenha um papel na ampliação do interesse pelo 



ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
7 

estudo das ideias. Tiedemann se destaca pela tentativa de examinar os sistemas de forma mais 

objetiva, buscando critérios internos como a coerência e a novidade das proposições. Já 

Tennemann propõe uma concepção mais evolutiva da razão filosófica, o que Delbos valoriza 

como avanço decisivo: “ela [a filosofia] concebe uma evolução das doutrinas filosóficas, que 

lhes retira o caráter contingente de opiniões sucessivas e sem ligação” (Delbos, 1917a,p. 140). 

Schleiermacher, com sua atenção ao vínculo entre passado e presente, e Ritter, que recusa 

expressamente qualquer tratamento a priori da história da filosofia, apontam para uma 

abordagem mais interpretativa e menos dogmática: “Ritter combate expressamente toda forma 

de tratar a história da filosofia por construção a priori”  (Delbos, 1917a, p. 142). Até mesmo a 

leitura hegeliana, apesar de suas consequências problemáticas, é reconhecida por seu esforço 

de conciliação entre o espírito histórico e o espírito filosófico: “toda filosofia existe, portanto, 

necessariamente, e nenhuma, no fundo, pereceu; todas existem positivamente na filosofia 

verdadeira, como momentos de um Todo”  (Delbos, 1917a, p. 143). 

Contudo, Delbos não hesita em apontar as limitações e os perigos de todos esses 

modelos. Em Bayle, predomina a intenção cética e critíca; em Stanley e Brucker, o juízo 

baseado em ortodoxias particulares impede a compreensão das doutrinas como respostas 

legítimas a problemas específicos. Mesmo em Hegel, cujo esforço de sistematização é 

admirável, há o risco de transformar a história da filosofia em um processo fechado e concluso, 

pois “a doutrina de Hegel parece já não deixar outras manifestações a produzir no tempo”  

(Delbos, 1917a, p. 144). Delbos recusa esse fechamento e, com ele, a ideia de que a sucessão 

das doutrinas se dá por necessidade lógica. Ao contrário, defende a consideração das 

contingências, das expressões individuais e das condições históricas concretas: “entram aí uma 

diversidade de fatores [...] tradições, renovações sociais, aspirações sentimentais.”  (Delbos, 

1917a, p. 145) Mesmo o modelo de Victor Cousin, que reduz o campo a quatro grandes sistemas 

(sensualismo, idealismo, ceticismo e misticismo), é criticado por sua imprecisão e 

esquematismo: “há nessa consideração muita vagueza e arbitrariedade” (Delbos, 1917a, p. 146).  

Ao rejeitar tanto a lógica redutora do dogmatismo quanto a dispersão cética ou 

pragmática, Delbos abre caminho para um método próprio. A prática da história da filosofia, 

afirma ele, “sem dúvida não é coisa tão fácil, já que sua noção exata e positiva é tão lenta e 

difícil de se extrair” (Delbos, 1917a, p. 147). Este é o gesto inaugural de um projeto: A recusa 

de uma tradição. O ponto é que, ainda que em Delbos as coisas se operam pela negatividade, 

pode-se compreender através das posições negadas algo de positivo acerca da sua concepção 

de história da filosofia. A história da filosofia deve ser, portanto, pensada como uma disciplina 



ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
8 

ultra dogmática que compreenda nas problematicidades de cada um dos sistemas a aspiração à 

verdade e a história enquanto processo aberto. Através desses princípios gerais, passa-se a ideia 

de que ao historiador da filosofia, cabe conceber os sistemas filosóficos em sua expressão e 

virtualidade. Todavia, para se compreender a tarefa do historiador, Delbos produzirá uma nova 

“lição” (Delbos, 1917a, p. 147). São essas lições que revelam a conclusão expressa por Marilena 

Chauí (2002) em sua apresentação à tradução do curso sobre Espinosa, curso esse que 

inaugurou na França um modo de estudo filosófico-historiográfico: estudo da obra enquanto 

um fato autônomo. A obra de filosofia, portanto, como um ente que detém sentido e existência 

por si.  

 

 

4 ENTRE FILOLOGIA E GÊNESE: o método na história da filosofia  

 

 

 Após apresentar as concepções possíveis de uma história da filosofia, Delbos rejeita 

duas tendências inadequadas para se pensar essa disciplina. A primeira delas consiste em 

abstrair da história da filosofia o “espírito filosófico que engendrou as doutrinas” (Delbos, 

1917b, p. 279). Contra essa abstração, Delbos propõe uma abordagem que não se reduza a uma 

simples cronologia de ideias, mas que preserve o vínculo com o espírito vivo que anima as 

doutrinas — isto é, com os problemas, inquietações e contextos que motivaram os filósofos a 

pensar. As doutrinas, nesse sentido, não são entidades mortas, mas expressões históricas de um 

pensamento em movimento. A segunda tendência criticada por Delbos diz respeito às 

reconstruções a priori, que interpretam a história da filosofia com base em esquemas pré-

concebidos — como modelos teleológicos ou sistemas de progresso inevitável —, 

desrespeitando a lógica interna e o desenvolvimento próprio de cada doutrina. Tais 

reconstruções tendem a impor sentidos posteriores às ideias, forçando um encadeamento linear 

e ignorando os contextos reais em que surgiram. Em oposição a essas práticas, Delbos propõe 

um caminho mais rigoroso: “ver que tipo de questões exige e que tipo de método impõe o estudo 

exato das doutrinas. E, para isso, sigamos, tanto quanto possível, na sua ordem mais regular, as 

diversas investigações ou os diversos trabalhos que constituem” (Delbos, 1917b, p. 279). Com 

esse princípio, Delbos inaugura suas reflexões sobre o método adequado à história da filosofia, 

sob o sub título: Materiais para a reconstrução histórica de doutrinas, Delbos apresenta a 



ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
9 

constituição do próprio objeto, ou ainda, as “precauções” (Delbos, 1917b, p. 289) que o 

historiador deve tomar com base na condição da obra. 

Em linhas gerais, são três grandes recomendações que Delbos oferecerá. Retomemo-las 

singularmente.  

Inicialmente, Delbos destaca a importância de distinguir entre fontes diretas, como 

obras originais dos filósofos, e fontes indiretas, como fragmentos ou relatos de terceiros. No 

caso de pensadores antigos, como os pré-socráticos, a escassez de textos originais e a 

dependência de testemunhos fragmentários — muitas vezes filtrados por autores com viés, 

como Aristóteles ou Cícero — tornam a reconstrução de suas ideias particularmente complexa. 

Além disso, Delbos alerta para o risco de lendas e acréscimos tardios, como os relatos sobre 

Pitágoras feitos por neoplatônicos séculos depois, que podem distorcer o pensamento original. 

A crítica textual e a avaliação cuidadosa da autenticidade das obras, como nos diálogos de 

Platão ou de tratados atribuídos erroneamente a Malebranche, são essenciais para evitar 

interpretações equivocadas.Em segundo lugar, Delbos indica a necessidade de contextualizar 

as obras filosóficas no desenvolvimento intelectual de seus autores. Delbos argumenta que 

muitos filósofos, como Kant ou Schelling, passaram por evoluções significativas em seu 

pensamento, e ignorar essa dinâmica pode levar a leituras anacrônicas ou simplistas. Por 

exemplo, os escritos pré-críticos de Kant ou as diferentes fases do idealismo de Schelling 

revelam transformações profundas que são cruciais para entender suas obras maduras. Da 

mesma forma, o estilo de cada filósofo deve ser considerado: enquanto Descartes busca clareza 

e sistematicidade, Leibniz adapta suas ideias a diferentes interlocutores, exigindo do intérprete 

um esforço adicional para discernir o núcleo de seu pensamento. Em terceiro lugar, as obras 

póstumas ou inacabadas, como as notas de aula de Aristóteles ou os manuscritos de Espinosa, 

também requerem cautela, pois podem representar estágios provisórios ou incompletos de suas 

reflexões. 

É a conclusão, todavia, que nos interessa, e não as recomendações oferecidas por 

Delbos, pois a conclusão revela que “qualquer trabalho de um filósofo que se pretenda utilizar 

pressupõe, portanto, uma espécie de investigação preliminar sobre as circunstâncias de vários 

tipos que determinam seu escopo e fixam sua possível contribuição ao conhecimento de tal 

filosofia.”  (Delbos, 1917b, p. 287). Por essa razão, ao historiador da filosofia reduz-se uma 

abordagem que respeite a complexidade e a historicidade das ideias, combinando a 

reconstituição da doutrina com uma análise filológica (ou seja, da constituição da obra de 

filosofia) e da contextualização histórica. Esse método, segundo Delbos, não só preserva a 



ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
10

 

integridade das fontes, mas parece indicar que o método em história da filosofia é tributário a 

outros métodos que atuam como condições para sua prática, de modo que há , anteriormente a 

prática historiográfica-filosófica, uma análise histórico-filológica que nega  “um preconceito 

anti-histórico e antipsicológico”  (Delbos, 1917b, p. 288) que imaginaria desde o início “um 

filósofo imóvel em seu sistema.” (Ibidem) São essas recomendações que oferecem as condições 

para “reconstruir” o “significado” das doutrinas (Delbos, 1917b, p. 289), e que condicionam a 

segunda lição acerca o método em história da filosofia, nomeada por Delbos com o subtítulo de 

Análise e reconstituição das doutrinas. 

Nesse artigo, Delbos apresenta os “procedimentos principais” (Delbos, 1917c, p. 370) 

para compreensão e explicitação de uma obra filosófica. A indicação Delbos é aquela que 

“parece comum”, a saber, a necessidade de assimilação do sentido das palavras expressas por 

um sistema. A elementaridade do fato, é, todavia nuançada, uma vez que os filósofos tendem a 

constitui uma linguagem própria que mistura o uso “comum” e “técnico” das palavras. O que 

se complica a partir do fato de que em filosofia, não há uma plena unanimidade ou constância 

quanto á significação dos termos. De modo que, a variedade se calça no estilo do intelectual, 

em sua tradição e da sua criação teórica. O que por sua vez exige, para mera compreensão das 

palavras, uma reconstrução histórica a qual identique as camadas de significação de um 

conceito expresso numa obra ao longo da história da filosofia, e análise conceitual que discerna 

a signficação própria imperada pelo próprio sistema.  

A segunda recomendação, e talvez a mais central, ao menos enquanto herança para 

historiografica françesa e depois brasileira, seja que opera a partir da tensão entre influências 

externas e criatividade sistemática. O  argumento central é que a história da filosofia não deve 

se limitar a rastrear origens ou causas, mas deve revelar o processo intelectual ativo pelo qual 

um filósofo transforma ideias herdadas em um sistema original. 

Delbos insista que a originalidade de um filósofo emerge da maneira como ele preenche 

“intervalos” entre conceitos herdados. Tomemos Kant: antes da Crítica da Razão Pura, ele 

oscilou entre o racionalismo wolffiano e questões sobre os limites da matemática e da física. 

Segundo Delbos, é na descoberta da idealidade do espaço e do tempo que Kant “combina” essas 

inquietações em um sistema novo (Delbos, 1917c, p. 375). O método aqui exige comparar 

estágios sucessivos do pensamento — tarefa nem sempre fácil, pois, como adverte Delbos, “as 

traças exteriores desses movimentos nem sempre nos foram conservadas” (Delbos, 1917c, p. 

374). 



ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
11

 

Embora Delbos admita que doutrinas filosóficas sejam “produtos” de contextos — o 

pietismo na ética kantiana, o ambiente escolástico em Descartes —, ele rejeita explicações 

deterministas. Para ele, o espírito filosófico “manifesta um esforço para pensar sob formas 

universais” (Delbos, 1917, p. 376). Ou seja: mesmo quando um filósofo absorve ideias de seu 

tempo (como os conceitos wolffianos em Kant), ele as reconfigura em um esquema sistemático 

racional próprio, sistema esse que é a própria filosofia, cuja história da filosofia, portanto, deve 

se ocupar.   

É verdade que não há um início absoluto, pois as filosofias não operam através do nada, 

dai que haja três modalidades distintas de influência intelectual. A primeira seria a incorporação 

passiva de conceitos, na qual o filósofo absorve elementos de tradições anteriores sem submetê-

los a uma crítica rigorosa — como os resíduos da escolástica presentes no cartesianismo, que 

Descartes muitas vezes empregou sem plena consciência de suas origens (DELBOS, 1917c, p. 

378). A segunda modalidade, mais refinada, é a assimilação ativa, em que as ideias herdadas 

são reelaboradas e integradas a um novo sistema, como ocorre com a prova ontológica, que 

Descartes adaptou da tradição medieval, mas recontextualizou em sua metafísica racionalista. 

Por fim, Delbos destaca a influência como catalisadora de rupturas, exemplificada pela relação 

de Aristóteles com o platonismo: longe de simplesmente reproduzir as ideias de seu mestre, 

Aristóteles as confrontou de maneira tão radical que delas surgiu uma filosofia original. Essa 

tipologia revela que, para Delbos, o estudo das influências não deve se limitar a rastrear origens, 

mas sim a compreender como os filósofos transformam criticamente seu legado intelectual, ou 

seja, uma linguagem da história e uma linguagem própria daquele filosófico 

Dai que a reconstituição de uma doutrina filosófica exija um duplo movimento 

metodológico: a análise genética e a síntese arquitetônica. O primeiro passo consiste em 

decompor o sistema filosófico em seus elementos constitutivos, identificando as fontes 

materiais que o alimentaram — sejam conceitos herdados, sejam problemas não resolvidos por 

gerações anteriores. É o caso de Spinoza, cuja Ética retoma noções medievais como a distinção 

entre natura naturans e natura naturata, mas as subverte ao inseri-las em um quadro panteísta e 

geométrico. Contudo, Delbos adverte que essa análise não é suficiente por si só: é preciso 

também reconstruir a lógica interna que organiza esses elementos em um todo coerente (Delbos, 

1917c, p. 377). Essa síntese exige atenção aos estilos peculiares de cada filósofo, segundo 

Delbos: enquanto Descartes avança por deduções lineares, como em uma cadeia de razões, Kant 

trabalha de maneira fragmentária, compondo “rapsódias” de reflexões antes de encontrar o fio 

condutor de seu sistema. Já Leibniz opera por sínteses bruscas, condensando múltiplas 



ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
12

 

perspectivas em conceitos densos como a mônada. Para Delbos, essa diversidade de métodos 

demonstra que a história da filosofia não pode se contentar com um modelo único de 

interpretação, mas deve adaptar uma ferramenta que corresponda à singularidade de cada 

pensador. O interessante, todavia, dessa formulação é a tributação das filosofias enquanto 

expressões metodológicas distintas, de modo que compreender um autor será compreender a 

sua metodologia. Não à toa de Boutroux a Victor Goldschmidt as monografias exigem a 

exposição do método do filósofo. O que veria ser um condicionante da leitura que esses 

intérpretes operam.  

A singularidade dos métodos em cada sistema expressa que os sistemas são objetos do 

espírito, dotados de uma natureza representativa e de uma pretensão de representar o verdadeiro 

(Delbos, 1977c, p. 380). Por uma espécie de “simpatia entre a forma e a força do espírito que 

os constituiu”, abre-se a possibilidade de reconstituir um sentido encadeado, ainda que as ideias 

de uma “realidade interna (do sistema) não se traduzam direta e completamente nas fórmulas 

às quais recorrem para se comunicar”. Tal situação torna a aderência ao sistema um jogo 

espiritual que se realiza nas virtualidades próprias de cada sistema, fazendo da história da 

filosofia uma expressão de parentesco e uma forma assistencial à própria filosofia. Como 

prescreve o autor: 

Sem dúvida, seria um erro funesto pensar que tudo já foi dito e que uma hábil restituição 

das doutrinas passadas basta para torná-las apropriadas às questões do presente; pois isso muitas 

vezes apagaria, em favor de soluções retrospectivas, o sentido próprio dessas questões. Sem 

dúvida, também há frequentemente interesse, para a pesquisa e para o progresso filosófico, em 

irrupções vindas de fora, em intervenções de espíritos livres em relação à tradição filosófica — 

e a ignorância pode até garantir essa liberdade. Mas, de modo geral, o espírito filosófico não se 

eleva por si só: ele precisa de formação. E de onde poderia ele recebê-la, senão do exemplo 

daqueles que, com mais força ou sutileza, com mais originalidade em seu tempo, colocaram e 

estudaram os problemas da mesma natureza daqueles que hoje se enfrentam? (Delbos, 1977c, 

p. 381) 

Daí que a história da filosofia não se apresente como um cemitério (Delbos, 1977c, p. 

382), mas como um pleno alargamento da própria filosofia — o que se revela, inclusive, na 

frase com a qual Delbos conclui em mais de um de seus artigos: Multi pertransierunt et aucta 

est philosophia. Assim, a posição de Delbos, ao conceber a doutrina como expressão intelectual, 

promove a história da filosofia à condição de negação de uma dependência aos fatos, tal como 

ocorre na história. A factualidade de um pensamento na história da filosofia reside em sua 



ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
13

 

própria expressão, isto é, na constante colaboração entre o sistema e o ato elucidativo do 

historiador — na comunhão entre a filosofia e a sua história, a qual torna o fazer historiográfico-

filosófico, também a realização do filosofar.  

 

 

5 A ESCUTA ATIVA DO PASSADO: filosofia como reconstituição espiritual 

 

 

A partir de sua crítica a modelos teleológicos, céticos ou dogmáticos de história da 

filosofia, Victor Delbos constrói uma via própria para a prática historiográfica-filosófica. Essa 

via se funda na ideia de que a filosofia é uma expressão do espírito humano em sua forma mais 

elevada, e que suas manifestações históricas — os sistemas — são como organismos vivos, 

dotados de uma coerência interna e de uma pretensão de verdade que não podem ser reduzidas 

a seu contexto ou desdobradas em uma mera linha de sucessões. Escutar os mortos com os 

olhos, neste sentido, significa apreender a vida espiritual dos sistemas filosóficos a partir de sua 

forma escrita, textual, histórica, mas sem submetê-los a esquemas estranhos à sua constituição 

interna. Significa também reconhecer que o passado filosófico não é um museu de ideias 

mortas, mas um campo de virtualidades ainda abertas ao presente. Se é verdade que Delbos 

propõe, nesse sentido, um certo imanentismo ao historiador da filosofia, é também verdadeiro 

que esse método não o torne também um filósofo: alguém que, ao reconstruir a história dos 

pensamentos, engaja-se no mesmo impulso fundamental que anima os próprios sistemas que 

estuda. 

Assim, o  projeto de Delbos ao se sustentar sobre um tripéclaro: (1) a análise crítica das 

fontes e da formação textual dos sistemas; (2) a reconstrução das ideias em sua gênese e 

desenvolvimento, considerando os fatores espirituais, afetivos e históricos que nelas interferem; 

e (3) a síntese interpretativa que respeita o estilo e o modo de exposição próprio a cada autor, 

revelando como uma doutrina não é mero acúmulo de proposições, mas uma construção 

espiritual ativa e unitária. Desloca a história da filosofia do lugar de disciplina auxiliar ou 

retrospectiva para uma posição coextensiva à própria prática filosófica. Ao reconstruir um 

sistema, o historiador da filosofia o reanima — e, nessa reanimação, revela sua potência, seus 

limites e sua atualidade. É neste sentido que Delbos recusa a ideia de que as doutrinas passem 

ou morram. Novamente será preciso dizer, pois agora se compreende que, verdadeira “nenhuma 

[filosofia], no fundo, pereceu; todas existem positivamente na filosofia verdadeira, como 



ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
14

 

momentos de um Todo” (Delbos, 1917a, p. 143). A não perecibilidade da filosofia se dá menos 

por um certo platonismo-historiográfico que considera as filosofias como ideias eternamente 

instrutivas, e mais porque a ação do historiador da filosofia assemelha-se aquela do filósofo, tal 

como no pensamento fichtiano (1988, p. 31), na qual o filósofo não é um cronista 

(Zeitungsschreiber) ou um legislador (Gesetzgeber), mas um historiógrafo da razão, isto é, um 

agente racional que colabora ativamente na elaboração crítica e sistemática do desenrolar da 

razão. É por isso que o espírito filosófico, em sua liberdade, exigirá sempre formação, exemplo 

e escuta (Delbos, 1977c, p. 381). 

A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos se distingue, portanto, por um 

equilíbrio raro entre rigor crítico, sensibilidade filológica e abertura ao espírito da filosofia. Ela 

inaugura, no interior da tradição francesa, uma linhagem que será aprofundada por autores 

como Martial Gueroult e Victor Goldschmidt, mas que já se delineia, em Delbos, com clareza 

e força próprias. Contra os modelos que encerram a história da filosofia em esquemas rígidos 

ou a diluem em relativismos, Delbos oferece uma alternativa que pensa os sistemas como obras 

vivas, como expressões do espírito em sua busca por totalidade. Essa proposta, ao mesmo 

tempo, teórica e metodológica, implica também uma ética da escuta  (numa prática 

metodológica): escutar os mortos com os olhos é assumir que há, na obra filosófica do passado, 

uma voz ainda ativa, que não se extingue na leitura, mas renasce na reconstituição crítica e 

criativa. Nesse sentido, a história da filosofia deixa de ser uma simples narrativa sobre o que 

foi pensado e passa a ser, como queria Delbos, uma dimensão constitutiva do próprio filosofar. 

 

 

REFERÊNCIAS 

  

 

ARANTES, Paulo Eduardo. Departamento francês de ultramar: estudos sobre a formação 

da cultura filosófica uspiana (uma experiência nos anos 60). Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1994. 

 

BRÉHIER, Émile. Histoire de la philosophie. Tome premier: L’Antiquité et le Moyen Âge. 

Paris: Librairie Félix Alcan, 1928. 

 
CATANA, Leo; LÆRKE, Mogens. Historiographies of philosophy 1800–1950. British 

Journal for the History of Philosophy, London, v. 28, n. 3, p. 431–441, 2020. DOI: 

https://doi.org/10.1080/09608788.2019.1709153. 

 

https://doi.org/10.1080/09608788.2019.1709153


ESCUTAR OS MORTOS COM OS OLHOS:  
A proposta historiográfico-filosófica de Victor Delbos 

Lucas Vinicius Corrêa Rodrigues 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 1 - 15   jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
15

 

CHAUÍ, Marilena de Souza. Este livro de Victor Delbos. [Apresentação]. O espinosismo: 

curso proferido na Sorbonne em 1912-1913. São Paulo: Discurso Editorial. Acesso em: 12 maio 

2025., 2002.  

 

CHARTIER, Roger. Escutar os mortos com os olhos. Estudos Avançados, São Paulo, v. 24, 

n. 69, p. 6–30, 2010. 

 

DELBOS, Victor. Les conceptions de l’histoire de la philosophie. Revue de Métaphysique et 

de Morale, Paris, v. 24, n. 2, p. 135–147, 1917a. Disponível em: 

http://www.jstor.org/stable/40895488. Acesso em: 12 maio 2025. 

 

DELBOS, Victor. De la méthode en histoire de la philosophie. Revue de Métaphysique et de 

Morale, Paris, v. 24, n. 3, p. 279–289, 1917b. Disponível em: 

http://www.jstor.org/stable/40895496. Acesso em: 12 maio 2025. 

 

DELBOS, Victor. De la méthode en histoire de la philosophie. Revue de Métaphysique et de 

Morale, Paris, v. 24, n. 4, p. 369–382, 1917c. Disponível em: 

http://www.jstor.org/stable/40895501. Acesso em: 12 maio 2025. 

 

DELBOS, Victor. L’art et la philosophie. Revue de Métaphysique et de Morale, Paris, v. 25, 

n. 3, p. 325–336, 1918. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/40895536. Acesso em: 12 

maio 2025. 

 

MAISONHAUTE, Jean-Louis. Victor Delbos et la philosophie. Revue de Métaphysique et de 

Morale, Paris, n. 4, p. 463–468, 2015. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/43775575. 

Acesso em: 12 maio 2025. 

 

VIEILLARD-BARON, Jean-Louis. Delbos et Bergson, un spiritualisme nouveau. Revue 

Philosophique de la France et de l’Étranger, Paris, v. 206, n. 3, p. 373–380, 2016. Disponível 

em: http://www.jstor.org/stable/44646752. Acesso em: 12 maio 2025. 


