
 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
74

 

 

 

 

 

 

A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento 

cultural 

 

The creation of a society: myth, history and the challenge of diversity  

The construction of national history in the shadow of cultural silencing 

 

La creación de un pueblo: mito, historia y el desafío de la diversidad 

La construcción de una historia nacional a la sombra del silenciamiento cultural 

 

Matheus Oliveira dos Santos Araújo 1 

 
 

Resumo: Este artigo explora o conceito de "mito fundador" e sua relação com a construção da identidade 

nacional, destacando como os mitos, enquanto narrativas simbólicas e culturais, moldam e legitimam 

sistemas de poder e controle. Ao discutir o mito como uma construção que ultrapassa os limites da 

simples representação histórica, o texto aborda como ele serve para consolidar a visão de uma sociedade 

homogênea e monolítica, apagando as múltiplas realidades e experiências dos povos marginalizados, 

especialmente os afro-brasileiros e indígenas. A partir da análise crítica do pensamento de Marilena 

Chauí e outros teóricos, o artigo examina o perigo da "história única", proposta por Chimamanda Ngozi 

Adichie, que silencia outras narrativas em favor de uma versão única e dominante da história. O mito 

fundador, ao mesmo tempo que origina e mantém uma identidade nacional, reflete a imposição de um 

poder que apaga as diversas formas de existir e viver, estabelecendo uma história oficial que perpetua a 

exclusão e a opressão. Metodologicamente, este estudo de natureza qualitativa e exploratória baseia-se 

em revisão bibliográfica e análise crítica do discurso, articulando hermenêutica filosófica e análise 

documental de fontes históricas para compreender os processos de formação da identidade nacional 

brasileira e seus efeitos sobre populações marginalizadas. Conclui-se que a revisão crítica do passado e 

a valorização ativa das memórias subalternizadas são fundamentais para o projeto de uma nação plural 

e democrática. 

 

Palavras-chave: Estado. Nação. Mito Fundador. 
 

 

Abstract: This article explores the concept of the “founding myth” and its relationship with the 

construction of national identity, highlighting how myths, as symbolic and cultural narratives, shape and 

legitimize systems of power and control. By discussing myth as a construction that goes beyond mere 

historical representation, the text examines how it serves to consolidate the vision of a homogeneous 

and monolithic society, erasing the multiple realities and experiences of marginalized peoples, 

                                                 
1 Graduado em Filosofia (licenciatura) pela Universidade de Brasília (UNB). Mestrando do Programa de Pós-

Graduação em Metafísica da UNB (PPGM- UnB). Orcid: https://orcid.org/0009-0004-0102-0422. Lattes:  

http://lattes.cnpq.br/1546223532007086. 

https://orcid.org/0009-0004-0102-0422


 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
75

 

especially Afro-Brazilians and indigenous peoples. Based on a critical analysis of the ideas of Marilena 

Chauí and other theorists, the article addresses the danger of the “single story”, as proposed by 

Chimamanda Ngozi Adichie, which silences other narratives in favor of a single, dominant version of 

history. The founding myth, while originating and maintaining a national identity, reflects the imposition 

of a power that erases diverse forms of existence, establishing an official history that perpetuates 

exclusion and oppression. Methodologically, this qualitative and exploratory study is based on 

bibliographical review and critical discourse analysis, combining philosophical hermeneutics and 

documentary analysis of historical sources to understand the processes of formation of Brazilian national 

identity and their effects on marginalized populations. The study concludes that critical re-evaluation of 

the past and active appreciation of subaltern memories are fundamental to the project of a plural and 

democratic nation. 

 

Key-words: Estate. Nation. Founding myth. 
 

 

Resumen: Este artículo explora el concepto de “mito fundacional” y su relación con la construcción de 

la identidad nacional, destacando cómo los mitos, como narrativas simbólicas y culturales, configuran 

y legitiman sistemas de poder y control. Al discutir el mito como una construcción que supera los límites 

de la simple representación histórica, el texto analiza cómo sirve para consolidar la visión de una 

sociedad homogénea y monolítica, borrando las múltiples realidades y experiencias de los pueblos 

marginados, especialmente los afrobrasileños e indígenas. Basado en un análisis crítico del pensamiento 

de Marilena Chauí y otros teóricos, el artículo examina el peligro de la “historia única”, propuesta por 

Chimamanda Ngozi Adichie, que silencia otras narrativas en favor de una sola versión predominante de 

la historia. El mito fundacional, al mismo tiempo que origina y mantiene una identidad nacional, refleja 

la imposición de un poder que borra las diversas formas de existencia y establece una historia oficial 

que perpetúa la exclusión y la opresión. Metodológicamente, este estudio de carácter cualitativo y 

exploratorio se fundamenta en revisión bibliográfica y análisis crítico del discurso, articulando 

hermenéutica filosófica y análisis documental de fuentes históricas para comprender los procesos de 

formación de la identidad nacional brasileña y sus efectos sobre poblaciones marginadas. Se concluye 

que la revisión crítica del pasado y la valorización activa de las memorias subalternas son fundamentales 

para el proyecto de una nación plural y democrática.  

 

Palabras clave: Estado. Nación. Mito fundacional.  
 

 

 

  

 

1 INTRODUÇÃO 

 

 

 A formação cultural e filosófica de um povo não se configura como um 

quebra-cabeça cujas peças históricas se encaixam ordenadamente, oriundas 

de locais específicos e marcadas por horários definidos. Ao contrário, 

especialmente quando nos voltamos para a formação mítica, não estamos diante de uma 

narrativa subordinada ao tempo histórico ou à linearidade cronológica, rígida e inatingível, 

A 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
76

 

sobreposta aos ossos de nossos ancestrais. Trata-se, antes, de um acontecimento contínuo, que 

se desdobra incessantemente em todos os aspectos do cotidiano e da experiência de viver.  

O presente trabalho propõe-se a analisar a construção do mito fundador brasileiro e seus 

efeitos sobre os povos diaspóricos e afro-brasileiros, investigando como essa narrativa contribui 

para o epistemicídio e a marginalização das identidades negras. Interessa-nos, sobretudo, 

examinar o conceito de mito fundador na perspectiva de Marilena Chauí, articulando sua 

relevância para a formação do Estado-nação brasileiro, investigar os processos de apagamento 

identitário durante a formação da identidade nacional, analisar os impactos da "história única" 

sobre as populações afrodescendentes e discutir as estratégias de resistência cultural frente ao 

projeto colonial de homogeneização. 

Para tanto, desenvolve-se uma pesquisa de natureza básica e abordagem qualitativa, com 

objetivos exploratórios e explicativos, ancorada em procedimentos de pesquisa bibliográfica e 

documental. A investigação articula análise crítica do discurso, hermenêutica filosófica e 

análise de fontes históricas, fundamentada teoricamente nas contribuições de autores como 

Anderson (2008) e Hobsbawm (1990) sobre Estado-nação e nacionalismo, Chauí (2000) sobre 

mito fundador, Gilroy (1993) e Hall (2006) sobre diáspora africana e identidade cultural, Santos 

(2007) e Quijano (2005) sobre epistemicídio e colonialidade, e Stepan (2005) sobre eugenia e 

racismo científico.  

A concepção de identidade que perpassa este trabalho fundamenta-se na perspectiva 

teórica de Stuart Hall em A identidade cultural na pós-modernidade (2006), que compreende a 

identidade não como uma essência fixa ou característica inata dos indivíduos, mas como um 

processo social e cultural contínuo, constantemente moldado, reconstruído e renegociado ao 

longo do tempo. Segundo Hall, a identidade é “produzida” dentro de um contexto cultural 

específico, sendo resultado das práticas culturais e das estruturas sociais nas quais estamos 

inseridos. Essa abordagem rejeita as concepções essencialistas de identidade, compreendendo-

a como construção que emerge do diálogo entre os conceitos e definições representados pelos 

discursos culturais dominantes e nosso desejo de responder aos apelos feitos por estes 

significados. Dessa forma, as identidades são múltiplas, contraditórias e fragmentadas, 

construídas através da diferença e não fora dela, implicando o reconhecimento de que é apenas 

por meio da relação com o outro — com aquilo que não é, com aquilo que falta — que o 

significado “positivo” de qualquer identidade pode ser construído. 

Nos momentos de sonho, de transe ou de morte, as águas do tempo — as raízes do Irôko 

mítico — estão sempre em movimento, num fluxo constante de ida e volta, “um vasto oceano 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
77

 

sem margem nem marcos” (Obenga, 1982, p. 59). Nesse fluxo incessante em que a formação 

mítica se revela como um acontecimento cotidiano e atemporal, a filosofia, conforme 

aprendemos com os “grandes mestres clássicos”, surge como ferramenta vital. Seu propósito 

não se limita a contemplar, mas a compreender profundamente, a interrogar os fundamentos do 

que somos, a desconstruir, reconstruir e, se necessário, novamente desfazer as epistemologias 

que moldam nossas experiências. 

É no entrelaçar daquilo que foi, daquilo que é, e daquilo que permaneceu velado — sob 

o peso do capital e do higienismo racial eugenista — que erguemos um mundo nosso. Um 

mundo plural, tecido a partir de realidades diversas, de universos que correm paralelos ao meu 

próprio e que, ao se tocarem, compõem novas tramas. Essa perspectiva da teia não se ancora na 

ideia de igualdade homogênea, mas na beleza da diferença, na riqueza da individualidade e da 

multiplicidade de outros povos. Presumir que todos somos iguais, partindo de um mesmo ponto 

de origem, é recusar a ancestralidade que nos constitui, é ignorar nossas vivências e dissolver-

nos em um todo utópico e desmemoriado. 

A filosofia, sobretudo quando invocada no contexto da redefinição identitária, torna-se 

símbolo da criatividade e da complexidade da existência. Ela é como os sete anos em que Esú 

se dedicou aos ensinamentos de Oxalá, reunindo em si a sabedoria e o poder da vida. Esú 

encarna essa potência transformadora, reconstruindo incessantemente o material e o imaterial 

por meio do resgate de caminhos múltiplos — aqueles que se bifurcam, se cruzam, se perdem 

e se encontram nas encruzilhadas do ser.  

 

[...]talvez a tarefa iminente da formação não seja mais imprimir a forma, formar, mas 

antes transformar. Abrir a possibilidade de que as pessoas se tornem sempre outras, 

estejam em constante processo de modificação, de recusa de formas dadas, prontas e 

não pensadas. Não haveria, numa formação como transformação uma meta definida e 

inegociada a atingir. A constante autocrítica é a marca de uma formação como esta, 

uma formação não normalizadora, uma formação que seria uma ação [...] que não 

tenha um caminho seguro a ser trilhado, um caminho fixo, que não pode ser mudado; 

em outras palavras, sem um caminho dogmático. [...] Formação que vai desbravando 

caminhos” (Flor do Nascimento, 2006, p. 80). 

 

A ancestralidade e o encantamento que delineiam o pensamento africano e afro-

brasileiro habitam uma dança contínua, um entrelaçamento ritual dos princípios da diversidade 

e da diferença. Compreender essa valsa ancestral — que pulsa em nosso sangue e estrutura 

nossos ossos — exige romper com as amarras impostas por um mito fundador excludente e por 

uma filosofia moldada sob os contornos da colonização. É preciso descolonizar o pensamento 

para acessar os sentidos mais profundos dessa memória viva.  



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
78

 

 

 

O MITO FUNDADOR, A NAÇÃO E A DIÁSPORA  

 

 

Nesse contínuo fio que costura a ancestralidade — tanto nas águas do Irôko, nas 

encruzilhadas de Esú e na desconstrução e reconstrução das epistemologias que moldam nossas 

vivências — o mito emerge como princípio ativo de resistência e criação. Ao ultrapassarmos 

sua leitura etimológica, moldada pela tradição greco-romana, e o reconduzirmos à lente 

antropológica, reconhecendo-o como matriz simbólica e cultural de sentidos, abrimos caminho 

para uma resposta “sobrenatural” às opressões de uma realidade social que nos aprisiona ao 

empirismo inerte.  

O conceito de mito trabalhado aqui afasta-se do mythos grego, que buscava representar 

as realidades humanas por meio de jornadas heroicas. Em vez disso, adotamos a noção de “mito 

fundador” de Marilena Chauí, em Brasil: Mito Fundador e Sociedade Autoritária (2000), para 

mostrar como o mito impõe-se a nós com um vínculo eterno que nos ancora em um passado 

percebido como origem. Trata-se de um eixo simbólico e repetitivo que institui narrativas 

legitimadoras para a estrutura estatal e social, perpetuando o imaginário da harmonia racial e 

apagando conflitos. Anderson (2008) reforça que tais mitos são basilares para o “nacionalismo 

metodológico”, sendo as comunidades nacionais “comunidades imaginadas”. Hobsbawm 

(1990) acrescenta que a “tradição inventada” fundamenta a ideia de continuidade, mascarando 

rupturas profundas na experiência histórica coletiva. 

Esse passado não permanece estagnado, mas pulsa continuamente no presente, 

reafirmando-se a cada instante. A passagem do tempo não ocorre em linha reta, mas em trilhas 

tortuosas e interseccionadas, onde passado, presente e futuro se entrelaçam. Quando o mito 

traça sobreposições entre o imaginário e o real, o social e o afetivo, o psíquico e o material, ele 

inaugura uma experiência acrônica: reafirma o mundo das ideias — na acepção platônica — e 

nos fascina, obscurecendo nossa percepção direta do mundo sensível.  

 

Um mito fundador é aquele que não cessa de encontrar novos meios para exprimir-se, 

novas linguagens, novos valores e idéias, de tal modo que, quanto mais parece ser 

outra coisa, tanto mais é a repetição de si mesmo (Chauí, 2000, p. 6). 

 

 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
79

 

O CARÁTER ANACRÔNICO DO MITO FUNDADOR 

 

 

O cerne da questão é compreender por que chamamos o mito de “fundador”: o que ele 

institui e como permanece? Em Brasil: Mito Fundador e Sociedade Autoritária (2000), 

Marilena Chauí mostra que, ao contrário da formação de sociedades baseada em rupturas 

temporais — em que explicamos economia e política por eventos descontínuos — o mito 

fundador opera num “devir” eterno.  

Esse caráter paradoxal pode ser analisado a partir do pensamento de Heráclito, para 

quem o fogo é a imagem da transformação incessante: embora tudo esteja em fluxo, há uma 

tensão interna que garante a persistência de sua natureza. Do mesmo modo, o mito aponta para 

um “instante inaugural”, mas sua essência permanece viva em adaptações sutis, ajustando-se 

ao “fluxo irregular” da história. 

Assim, o mito exerce dupla função: funda os laços sociais e, ao mesmo tempo, emana 

deles. Ele parece percorrer o tempo histórico — presente em ritos fundacionais, hinos nacionais, 

celebrações cívicas — mas, ao mesmo tempo, escapa a ele, aparecendo num presente contínuo 

que não se dissolve em passado nem se projeta apenas em futuro. Essa dimensão acrônica 

confere ao mito a qualidade de matriz identitária perene, capaz de reorientar valores, legitimar 

instituições e manter um fio condutor que atravessa gerações. 

Embora remeta a um instante inaugural, o mito fundador não se encerra nele. Ao 

contrário, permanece pulsando ao longo do tempo, adaptando-se por meio de pequenas 

variações que o mantêm em sintonia — e por vezes em tensão — com o curso instável da 

história. Como o fogo de Heráclito, que muda sem jamais perder sua natureza, o mito atravessa 

os tempos sem se desfazer, conservando uma identidade que resiste à corrosão temporal. Essa 

fundação é, ao mesmo tempo, histórica e atemporal: insere-se na linha dos acontecimentos, mas 

também a transcende, emergindo num presente que nunca se esgota e que escapa à rigidez da 

cronologia. É justamente essa condição paradoxal que confere ao mito a capacidade de fundar 

e ser fundado, de originar a sociedade enquanto continua sendo reatualizado por ela — presença 

contínua, reinício constante. 

 

 

 

 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
80

 

MITO COMO SEMIÓFORO  

 

 

Por mais que a simbologia mitológica ultrapasse os limites do que podemos nomear, 

quantificar ou controlar com as ferramentas racionais que temos à disposição, seu poder 

simbólico — do qual o mito é fonte e expressão —, mesmo inserido em um tempo anacrônico 

ou em uma linearidade abstrata, ainda permite ancorar fragmentos de conhecimento. Mesmo 

que de forma tênue, o mito oferece pistas nesse quebra-cabeça invisível que estrutura tanto o 

mundo material quanto o imaterial ao nosso redor. 

Vivendo sob a lógica do capitalismo, tornamo-nos habituados à ideia de que o mundo é 

algo a ser adquirido. Adotamos, quase sem perceber, uma postura utilitarista em que tudo é 

medido por sua capacidade de gerar lucro. Aquilo que não produz retorno financeiro — seja 

por sua essência ou por sua manifestação — passa a ser considerado inútil, sem função, 

descartável. Nesse contexto, o mistério e a maravilha são sufocados por uma racionalidade que 

pretende tornar tudo cognoscível, previsível, produtivo. 

É a partir dessa crítica que retornamos ao mito, agora compreendido como um semióforo 

— um portador de sentidos que resiste à captura pelo discurso dominante, guardando em si 

aquilo que escapa às lógicas do mercado e da razão instrumental. 

O conceito de semióforo está fundamentado na ideia de autonomia do ser — uma 

autonomia que permite aos objetos ultrapassarem a lógica da utilidade para serem 

ressignificados em novos contextos, independentemente de sua função original ou de qualquer 

essência fixa. Georges Didi-Huberman Pomian, ao classificar os objetos em cinco categorias 

— “corpos, restos, coisas, semióforos e médias” (Pomian, 1998, p. 81) — destaca o semióforo 

como aquele que carrega significados simbólicos, representando o invisível, o que escapa ao 

uso direto ou ao valor de troca, mas que, ainda assim, é pleno de sentido e autossuficiência. 

Segundo Marilena Chauí (2000, p. 9), o semióforo pode ser “um acontecimento, um 

animal, um objeto” — isto é, qualquer manifestação que, ao ser retirada do circuito pragmático 

da vida cotidiana, adquire uma nova camada de significação. Ele não é apenas algo tangível ou 

visível, mas sim tudo aquilo que, à primeira vista, parecia destituído de valor funcional e, no 

entanto, abriga em si a potência simbólica de reconectar o mundo sensível ao invisível. 

Seu valor não está no capital, mas na sua capacidade de simbolizar, de ser um elo entre 

o que se mostra e o que se oculta, entre o que é presença e o que é ausência. O semióforo existe 

numa temporalidade própria, que escapa à linearidade, manifestando-se tanto no micro quanto 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
81

 

no macro, entre o que se vê e o que se intui. É, por excelência, aquilo que revela seu sentido 

justamente ao se desviar da utilidade, e que nos convida a repensar o modo como atribuímos 

valor às coisas do mundo. 

 

O semióforo desvela o seu significado quando se expõe ao olhar. Tiram-se assim duas 

conclusões: a primeira é que um semióforo acede à plenitude do seu ser semióforo 

quando se torna uma peça de celebração; a segunda, mais importante, é que a utilidade 

e o significado são reciprocamente exclusivos: quanto mais carga de significado tem 

um objecto, menos utilidade tem, e vice-versa (Pomian, 1984, p. 72). 

 

Embora o semióforo represente o desvelar do que se oculta — aquilo que ama 

permanecer escondido — e manifeste a autonomia do ser simplesmente por existir, sem precisar 

justificar sua utilidade, ele também carrega em si a noção de posse. O ser humano, movido pelo 

desejo de compreender e dominar o que não vê, se deixa fascinar pelo invisível. E é justamente 

nesse fascínio que alguns encontram a oportunidade de converter o simbólico — o mito, 

enquanto estrutura profunda da existência — em instrumento de poder. Assim, constroem 

sistemas de crenças e instituições que transformam o invisível em capital simbólico, garantindo-

lhes vantagens sociais, econômicas e políticas sobre os demais. 

Se o mito nos conecta ao passado como origem, é inevitável a pergunta: de onde vem o 

próprio mito? Ao compreendermos o “desvelar-se” como o ato de tornar visível o que antes 

estava encoberto — aquilo que habita as profundezas da alma e do desconhecido — devemos 

reconhecer que o que se revela já existia antes da revelação. O pensamento não é uma invenção 

espontânea do agora, mas uma realidade pré-existente, anterior ao conhecimento racionalizado. 

Os sistemas simbólicos que construímos são expressões culturais daquilo que já estava presente, 

mesmo que oculto. 

Portanto, o mito não é criação ex nihilo, mas o reconhecimento de uma presença que 

sempre esteve aqui. O que fazemos é traduzir, interpretar e nomear algo que precede o nosso 

olhar. O território do invisível não é um lugar novo — é ancestral, latente. Tudo o mais é apenas 

elaboração cognitiva sobre esse solo profundo que já nos sustentava antes mesmo de sabermos 

nomeá-lo. 

  

No período da conquista e colonização da América e do Brasil surgem os principais 

elementos para a construção de um mito fundador. O primeiro constituinte é, para 

usarmos a clássica expressão de Sérgio Buarque de Holanda, a “visão do paraíso” e o 

que chamaremos aqui de elaboração mítica do símbolo “Oriente”. O segundo é 

oferecido, de um lado, pela história teológica providencial, elaborada pela ortodoxia 

teológica cristã, e, de outro, pela história profética herética cristã, ou seja, o 

milenarismo de Joaquim de Fiori. O terceiro é proveniente da elaboração jurídico-



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
82

 

teocêntrica da figura do governante como rei pela graça de Deus, a partir da teoria 

medieval do direito natural objetivo e do direito natural subjetivo e de sua 

interpretação pelos teólogos e juristas de Coimbra para os fundamentos das 

monarquias absolutas ibéricas.” (Chauí, 2000, p. 58) 

 

 

A FORMAÇÃO DO ESTADO-NAÇÃO BRASILEIRO  

 

 

Partindo da noção de semióforo, pode-se compreender que as grandes navegações se 

dirigiam a territórios considerados desconhecidos — espaços nunca antes vistos, muitas vezes 

tidos como impossíveis ou até mesmo inexistentes ou incompreensíveis. Essas expedições 

transpassavam os limites do visível, adentrando domínios simbólicos que escapavam à 

compreensão imediata. Como já mencionado, nada é efetivamente "descoberto"; o dispositivo 

mítico não apenas media, mas também constrói realidades, de modo que não há existência fora 

de sua estrutura. Assim, o reconhecimento daquilo que fora apagado ou considerado inexistente 

não emerge de um impulso genuíno de compreender a formação cultural das sociedades 

humanas, mas se ancora em pressupostos capitalistas. Trata-se de uma lógica orientada pela 

expansão de mercados — uma motivação intrinsecamente comercial e egoísta. 

Retorna-se, portanto, à exploração do semióforo enquanto mercadoria apropriada pelo 

capital, atribuindo às chamadas “novas terras” um caráter sagrado, quase místico. Esses 

territórios passam a ser venerados como um novo mundo visível, atrelado a uma origem 

igualmente visível — como o Jardim do Éden, com sua abundância simbólica. No imaginário 

mercantilista e utilitarista, essas regiões são descritas como bênçãos divinas ou dádivas da 

fortuna, lugares onde a primavera é perene e a fertilidade ilimitada, espaços onde homens e 

animais coexistem em harmonia, e de cujas terras brotam leite e mel. 

O semióforo, nesse contexto, torna-se instrumento de legitimação da exploração 

humana e da negação dos mitos e saberes fundadores dos povos originários. Facilita-se, assim, 

a constituição de um Estado-nação e de uma identidade nacional unívoca, construída sobre o 

apagamento das diversidades culturais, sociais e ecológicas que precediam a colonização. 

 

 

ESTADO-NAÇÃO: ORIGEM E EVOLUÇÃO DO CONCEITO 

 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
83

 

Ao tratar do conceito de Estado-nação, é imprescindível reconhecer a ausência de um 

consenso sobre sua origem histórica. Diferentes correntes interpretativas propõem datas 

distintas para seu surgimento: alguns teóricos o associam à fundação de Portugal, enquanto 

outros o vinculam ao advento do primeiro Estado Moderno europeu. No entanto, a perspectiva 

adotada neste trabalho — baseada na abordagem de Marilena Chauí e nas teorias de Benedict 

Anderson e Eric Hobsbawm — localiza o surgimento do Estado-nação por volta do século 

XVIII-XIX, como fenômeno moderno associado ao capitalismo, à imprensa e às revoluções 

burguesas.  

Para Anderson (2008), as nações são “comunidades imaginadas” — construções sociais 

e culturais que emergem com o capitalismo editorial e a imprensa, permitindo que pessoas que 

nunca se encontraram se imaginem como parte de uma mesma comunidade. Hobsbawm (1990), 

por sua vez, demonstra como o nacionalismo é uma “invenção de tradições” que cria uma falsa 

sensação de continuidade histórica, mascarando as rupturas e descontinuidades reais dos 

processos sociais. 

Do ponto de vista etimológico, o termo “nação” provém do verbo nascer, o que o vincula 

diretamente à ideia de origem, nascimento ou parto. Assim, o conceito carrega a noção de 

pertencimento a um grupo de indivíduos que compartilham uma mesma “mãe” simbólica — 

entendida aqui como um território comum, um espaço geográfico que funda uma identidade 

coletiva. 

Para compreender o conceito contemporâneo de Estado-nação, é fundamental realizar 

um breve percurso histórico sobre a evolução etimológica do termo “nação”. Na obra A 

Metafísica e o Belo na Idade Média Gótica (Fernandes, 2022, p. 12), é apresentada a ideia de 

que, durante a Idade Média, a Igreja Romana incorporou ao seu vocabulário o substantivo 

nationes — posteriormente traduzido como “nações”. Esse termo era comumente empregado 

para se referir aos povos pagãos, estabelecendo uma distinção entre esses grupos e o chamado 

“povo de Deus”. Assim, já nesse contexto, a palavra “nação” carregava um sentido de 

diferenciação e exclusão, que ultrapassava meramente a localização geográfica e se ancorava 

em uma lógica simbólica, religiosa e ideológica. 

Em suma, neste momento histórico nationes seria cunhado com a finalidade de se referir 

aos pagãos -contudo não somente eles, mas qualquer grupo de descendência comum - enquanto 

povo incumbia indivíduos tidos como organizados, que obedeciam às normas, regras e leis 

comuns. A fim de se referir a nação enquanto estado, o conceito mais regularmente usado era 

pátria, que por sua vez se aferia a uma figura jurídica que exercia poder sob todos aqueles ante 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
84

 

a seu domínio. Neste momento a pátria tinha como simbolismo mais um indivíduo do que um 

coletivo, o poder patriarcal exercido pelo chefe da família. 

Perpassando os mares da história, vemos que a partir do século XIX a pátria já começa 

a aderir o significado com o qual estamos acostumados, sendo entendida enquanto “território” 

cujo senhor é o povo organizado sob a forma de Estado independente” (Chauí, 2004, p. 13). A 

introdução da pátria enquanto estado independente não ocasionou no desuso do termo nação 

para se referir aos povos marginalizados, tal qual os medievais. Tivemos a “pátria mineira”, 

“pátria americana”, “pátria pernambucana”, mas o uso do termo nação se manteve ao se referir 

aos povos indígenas, negros e judeus, fator de grande importante para o desenvolver deste 

trabalho. 

A partir da perspectiva de Hall sobre identidade cultural, podemos compreender como 

essa formação nacional operou um duplo movimento: ao mesmo tempo que criava uma 

“identidade nacional” supostamente unificada, fragmentava e marginalizava as identidades dos 

grupos não-hegemônicos, relegando-os à condição de “nationes” — povos sem lugar no projeto 

nacional brasileiro. 

 

 

EUGENIA E HIGIENISMO RACIAL 

 

 

O princípio de unificação sob a mesma pátria, ou princípio da nacionalidade, exigia 

alguns aspectos dos habitantes, tais quais a vinculação da nação e território, a articulação da 

língua, religião e raça, e a enfatização ou enraizamento de uma consciência nacional, 

caracterizada por um conjunto de lealdades políticas. 

Vê-se que o processo de estabelecimento de um estado-nação não se dá somente através 

de políticas econômicas liberais, mas parte do higienismo racial eugenista e da singularização 

de todas e quaisquer características que representam a pluralidade. Se faz necessário que os 

nationes sejam homogeneizados, compelidos a uma só fé, abandonando toda a cultura, crença 

e ensinamentos repassados ao longo dos séculos, renunciando a seus dialetos e expressões 

linguísticas que caracterizavam e individualizavam suas tribos, e sofressem coerção em ceder 

toda sua identidade em prol da “pátria”.  

Um conceito que se revela fundamental para compreender a construção do Brasil 

enquanto Estado-nação durante as primeiras décadas do século XX é o da eugenia — 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
85

 

movimento científico-ideológico surgido a partir dos trabalhos de Francis Galton no final do 

século XIX, inspirado pelo evolucionismo darwinista. No Brasil, o movimento eugênico 

ganhou força especialmente entre os anos de 1910 e 1940, sendo amplamente adotado por 

intelectuais, médicos, políticos e educadores da Primeira República e do início da Era Vargas. 

É neste contexto, e não no período colonial — quando ainda predominava a assimilação do 

indígena e a tentativa de integrá-lo por meio de políticas colonizatórias —, que a eugenia 

orientou práticas sociais, educacionais e políticas públicas sob o fundamento da busca pelo 

“aperfeiçoamento da raça nacional”. A proposta eugenista — disseminada por meio de 

congressos, boletins, manuais educacionais e políticas sanitárias — pretendia eliminar, 

marginalizar ou “corrigir” grupos considerados indesejados à sociedade por critérios biológicos 

e raciais, defendendo o embranquecimento da população como traço ideal de “modernização” 

e “progresso”. Isso se refletiu, por exemplo, em iniciativas de controle matrimonial, educação 

higiênica, seleção de imigrantes e discursos contrários à cultura negra e indígena. A mestiçagem 

foi incorporada estrategicamente por muitos eugenistas como ferramenta para diluir ou eliminar 

características consideradas inferiores, o que acabou por sustentar uma narrativa de totalidade 

nacional “homogênea”, mas na prática marcada por lacunas, exclusões e subalternidade 

daqueles tidos como “não-brancos”. Dessa forma, a identidade da sociedade brasileira foi (e 

segue sendo) forjada em meio às contradições profundas entre miscigenação, racismo estrutural 

e a negação sistemática das diferenças. 

 

Todavia, postas as coisas dessa maneira, poderíamos também indagar se não 

estaríamos substituindo um fatalismo fundamentalista por outro. Ou seja, assim como 

os nacionalismos, ocultando que a nação é uma construção histórica recente fizeram 

da nacionalidade algo imemorial e destino necessário da civilização, também 

poderíamos estar tomando o fim dos nacionalismos ou dos Estados-nação como um 

destino inelutável,como o “fim da história”, tão ao gosto dos neoliberais. (Chauí, 

2000; p 23). 

 

A difusão do pensamento eugenista – inspirado por Galton, contextualizado por Stepan 

(2005) – e do higienismo estatal fundaram, no Brasil, projetos de embranquecimento e 

legitimação científica do racismo (Schwarcz, 1993). O Estado-nação brasileiro foi forjado não 

só em traços jurídico-políticos, mas também pela exclusão epistemológica e simbólica dos 

corpos negros e indígenas. 

 

 

 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
86

 

O PERIGO DA HISTÓRIA ÚNICA 

 

 

A nação é então constituída de um legado de lembranças que é aceito por todos, uma 

herança simbólica e material partindo do pressuposto de pertencimento. A nacionalidade, 

portanto, refere-se à identidade. Como abordado previamente, a fim de se estabelecer uma 

identidade única, ou nacional, é necessário atribuir um patrimônio comum as diversas regiões 

e suas respectivas manifestações culturais, sociais, étnicas e religiosas. O que afirmo por isso é 

a necessidade de não se resgatar e desvelar aquilo que já existia e era comum aos diferentes 

povos, mas de imaginar e manufaturar, de conceber o inventario de uma herança que servisse 

como representação da coesão nacional. 

Vem-se ao encontro então com uma das maiores adversidades geradas pela proposta da 

unidade, o perigo da história única. Assim como Chimamanda Ngozi Adichie (2009) afirma, 

de tanto sermos expostos e consumirmos a narrativa criada pelo colonizador, associamos a 

verdade por ele vivida, seus traços, histórias e heróis ao nosso cotidiano e expectativa de 

vivência. A identidade nacional, que gerou narrativas eurocêntricas, enraizou no pensar não-

branco um espaço de não lugar na literatura ou nas ciências em gerais, criando uma história 

única a ser contada e lida. 

Hall contribui fundamentalmente para essa compreensão ao demonstrar que as 

identidades são construídas através da diferença, e não fora dela. A “história única” opera 

justamente apagando essas diferenças, criando uma narrativa hegemônica que relega as outras 

histórias ao silêncio.  

 

É apenas por meio da relação com o outro, da relação com aquilo que não é, com 

precisamente aquilo que falta, com aquilo que tem sido chamado de seu exterior 

constitutivo, que o significado 'positivo' de qualquer termo – e assim, sua ‘identidade’ 

– pode ser construído. (Hall, 2006, p. 13-14). 

 

Contudo, não podemos resumir o problema da história única somente àquilo que foi 

exposto. As adversidades do processo de unidade e de singularização afetam também o 

imaginário e o ideal do colonizador ou povos não subjugados, tendo como um exemplo nítido 

deste comportamento a visão branca sob o continente Africano. Como coloca Adichie, é criado 

“uma espécie de piedade paternalista”, em que a crença é de que existe uma história única de 

África, uma história única que retrata sofrimento e catástrofes naturais.  



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
87

 

A África seria então uma amalgama cultural, uma junção de retalhos que forma um 

único país, não um continente, e, nesse “país”, não há a possibilidade de os africanos serem 

iguais ou partilharem semelhanças com os povos brancos, são classificados em níveis diferentes 

de humanidade, em que o sentimento mais complexo que poderia ser direcionado ou sentido 

por eles seria o de piedade.  

Se na criação do estado-nação Brasil a influência e interesse político foi um fator chave 

para o processo de unificação dos povos sob uma mesma bandeira, ao se referir a história única 

não teríamos outro volante se não o próprio interesse político e o poder. Os tecelões hão de 

tecer os fios independentemente da vontade dos homens e dos deuses, mas somente aqueles 

com poder serão capazes de escolher que tapeçarias serão expostas e o como serão. O poder é 

a capacidade de contar as histórias, e como já afirmava Foucault (2007), não há a possibilidade 

de exercício do poder sem uma certa economia dos discursos de verdade, logo, dentro do 

exercício do poder não há moral, somente soberania.  

Se o poder nos compele a criar uma economia acerca dos discursos de verdade, em 

suma, o poder compele a criação de um discurso de verdade – mesmo que não parta de um 

pressuposto verdadeiro, tal qual a nação cria ídolos falsos a fim de controle – a fim de gerar 

valores, mas esses valores não são baseados na moral ou na ética, mas num conceito de capital. 

O sistema em uso é rentável, logo, para o poder e aqueles que dele hoje se ocupam, se mantem 

favorável sua utilização, e a maneira mais fácil de se desapropriar e “enfraquecer” um povo que 

possa vir a gerar ameaça ao sistema ou ao exercício do poder em si é através da criação e 

narrativa de sua história. Em ocasiões nem se faz necessário criar uma nova história ou 

narrativa, apenas excluir pedaços e fazer recortes naquilo que não convém ou não se adequa 

aos valores e verdades que se buscam gerar. 

O recorte histórico – em seu sentido literal, de recortar parte da história de um povo ou 

país, retratando de forma incompleta – se trata de um processo desumanizador, em que toda 

uma vivência, cultura, história e experiencias são minimizadas e transformadas em combustível 

a um complexo de messias baseados em estereótipos. Referindo-se ainda a África, há sim a 

presença de diversas catástrofes, mas também histórias e marcos de superação que devem ser 

igualmente narrados. Não se pode negar também que muitas das catástrofes que a grande mídia 

retrata acerca do continente africano são resquícios e sintomas do processo de colonização e 

escravidão.   



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
88

 

Outrossim, o problema acerca da história única não se limita a narrativa do continente 

Africano, podemos, e devemos, trazê-lo mais próximo a nossa realidade e abordar sua 

influência e exercício dentro da construção do ideal social brasileiro.  

 

 

A DIÁSPORA AFRICANA E O APAGAMENTO IDENTITÁRIO  

 

 

Abordando então o processo de história única no contexto do “verdeamarelismo” 

proposto por Chauí em sua obra Mito Fundador e Sociedade Autoritária, entende-se que esse 

termo é cunhado a fim de descrever um país essencialmente agrário, sendo uma colônia de 

exploração e não de povoamento. A economia descrita nesse “verdeamarelismo” por Chauí 

(2000) é voltada para o mercado e externo enquanto a produção se dá através das grandes 

propriedades escravista. Logo, os donos de engenhos, minas, gados eram a classe dominante 

que se mantinham enquanto elite social-econômica através da mão de obra escrava ou forçada, 

o que nos leva a se dizer sobre o processo de diáspora africana e das políticas ou tentativas de 

destruição desta memória afro diaspórica.  

Diáspora africana é o nome atribuído ao fenômeno histórico e social categorizado pela 

imigração -majoritária e prioritariamente forçada– de indivíduos do continente africano. A 

diáspora africana não foi um processo que envolveu somente a migração forçada, mas também 

a redefinição identitária. Ao se afirmar a migração forçada de indivíduos dentro do processo de 

diáspora ou dispersão africana, refere-se a escravidão. O escravagismo é um vivido exemplo da 

violência e exploração sistemática de um regime.  

 

A diáspora africana é o nome dado a um fenômeno caracterizado pela imigração 

forçada de africanos, durante o tráfico transatlântico de escravizados. Junto com seres 

humanos, nestes fluxos forçados, embarcavam nos tumbeiros (navios negreiros) 

modos de vida, culturas, práticas religiosas, línguas e formas de organização política 

que acabaram por influenciar na construção das sociedades às quais os africanos 

escravizados tiveram como destino”. (Governo Federal, Fundação Cultural Palmares) 

 

Se para a consolidação do Estado-nação brasileiro foram fundamentais tanto a 

acumulação de capital quanto a exploração dos recursos e povos africanos – tragicamente 

tratados como mercadorias –, não se pode afirmar que houve, durante o período da escravidão, 

um projeto articulado de assimilação dos africanos escravizados à identidade nacional. Ao 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
89

 

contrário, como destaca a literatura historiográfica (cf. Skidmore, 1976; Schwarcz, 1993; 

Souza, 2017), a lógica dominante foi a da exclusão somada à instrumentalização dos corpos 

negros para fins econômicos e de reprodução social da elite branca. Reforça-se, nesse sentido, 

que a chamada “alma nacional” foi construída, sobretudo, a partir do apagamento e da 

resistência dessas memórias soterradas, não de sua incorporação plena à ideia de nação. Havia, 

sim, temor entre setores das elites coloniais e imperiais quanto à resistência e ao possível poder 

subversivo das memórias e práticas religiosas dos grupos africanos, oriundos de diversas 

origens étnicas, individuais e coletivas. Essa preocupação manifestava-se, por vezes, em 

tentativas de diluir, suprimir ou invisibilizar identidades africanas no território brasileiro, o que 

pode ser visto em relatos sobre a “Árvore do Esquecimento” e outros rituais descritos por 

estudiosos da diáspora africana (Silva Jr.; Barbosa, 2022). 

Assim sendo, na Costa dos Escravos - área que hoje corresponde a Benin, Togo e 

Nigéria – utilizavam como principal porto de embarque dos navios negreiros o Porto de Ajudá. 

Neste porto foi estabelecido o Portal do não retorno e a Árvore do esquecimento.  

 

Neste lugar se encontrava a árvore do esquecimento. Os escravos homens deviam dar 

nove voltas em torno dela. As mulheres sete. Depois disso supunha-se que os escravos 

perdiam a memória e esqueciam seu passado, suas origens e sua identidade cultural, 

para se tornarem seres sem nenhuma vontade de reagir ou se rebelar. Que aberração! 

Que contradição! Na história humana alguém já viu um nagô esquecer suas origens e 

sua identidade cultural, se ela está tão marcada em seu rosto e tão incrustada em seu 

coração? Mas ele não esquecia nada, porque quando chegava lá recriava suas 

divindades, mas na metafísica daqui o essexoquecimento devia segui-lo, pois se não 

esquecesse ele poderia amaldiçoar o país. Ora, o rei não queria jamais que os escravos 

o amaldiçoassem. Cerimônias eram feitas para terminar com as maldições. Saindo da 

boca de alguém que morre ou de alguém que parte para sempre essas maldições eram 

temíveis, segundo nossa ideologia religiosa. E então rezavam pelos escravos na praia 

para que eles fizessem uma boa viagem. (Atlântico Negro, 1998, 15min54s). 

 

Assim, a trajetória dos africanos escravizados no Brasil constituiu um duplo movimento 

de resistência e apagamento: por um lado, a imposição violenta do esquecimento era parte do 

projeto colonial e, por outro, os descendentes desses povos mantiveram, reconstruíram e 

reinventaram suas culturas e memórias apesar das forças que buscavam eliminá-las. Dessa 

forma, a formação nacional no Brasil se deu – e se dá – sobre múltiplas camadas de memórias 

em disputa, e não por assimilação igualitária dos grupos subalternizados. 

O processo de apagamento identitário dos povos africanos durante o tráfico 

transatlântico de escravizados não se limitava a estratégias simbólicas ou rituais de dominação 

mística. Tratava-se de uma violência sistemática e profundamente material, ancorada em 

práticas desumanizadoras que operavam desde a travessia oceânica. Nos porões dos navios 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
90

 

negreiros, homens, mulheres e crianças eram acorrentados, privados de alimentação adequada, 

submetidos a condições de higiene inexistentes e expostos a altíssimos índices de mortalidade. 

O corpo negro, reduzido à condição de mercadoria, era submetido a uma realidade na qual a 

resistência tornava-se, muitas vezes, impossível — restando apenas a sobrevivência ou a morte 

como desfechos possíveis diante da brutalidade extrema. 

Ao chegarem aos destinos coloniais, os cativos eram, sempre que possível, 

deliberadamente separados de seus pares étnicos, rompendo os últimos laços com suas línguas, 

práticas culturais, crenças religiosas e formas comunitárias de identidade — vínculos que, ainda 

que fragilizados, resistiam à desintegração forçada. Tal separação não era acidental, mas fazia 

parte de uma política de aniquilação das formas coletivas de resistência e reconhecimento 

identitário, substituindo a diversidade cultural africana por uma identidade imposta, controlada 

e moldada pelos interesses coloniais. 

Além da violência física e simbólica, o apagamento estendia-se à esfera nominal: os 

indivíduos eram rebatizados com nomes europeus, num gesto que buscava anular qualquer 

vestígio de pertencimento à sua origem. Essa renomeação compulsória funcionava como 

mecanismo de dominação total — não apenas suprimindo identidades, mas reinscrevendo os 

sujeitos dentro de uma nova ordem discursiva e social em que sua história anterior era silenciada 

e sua humanidade, reiteradamente negada. 

Esse processo de despersonalização e recodificação colonial não apenas apagava 

trajetórias individuais e coletivas, mas também operava como fundamento ideológico para a 

construção das estruturas do racismo moderno e da colonialidade do poder, cujos efeitos ainda 

reverberam nas sociedades contemporâneas.  

A expropriação material imposta aos africanos pelo sistema escravagista resultou em 

profundas consequências subjetivas, entre elas o comprometimento do reconhecimento de si e 

da própria ancestralidade. Esse processo instaurou, no íntimo do ser negro, uma sensação 

contínua de exílio — um desenraizamento ontológico que ecoa para além da violência física. A 

escravidão negra nas Américas não apenas explorou corpos, mas também fragmentou memórias 

coletivas e instituiu o silêncio como ferramenta de dominação, impondo aos povos colonizados 

uma condição de apagamento histórico e existencial. 

 

 

 

 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
91

 

RACISMO CIENTÍFICO E EPISTEMICÍDIO  

 

 

Nesse contexto, o discurso científico moderno desempenhou um papel central na 

legitimação do racismo. Conhecimentos ditos “científicos” foram sistematicamente fabricados 

para sustentar a ideia da inferioridade natural e inata dos negros em relação aos demais grupos. 

Essa pretensa comprovação era sustentada por práticas como a medição de crânios e a análise 

de traços fenotípicos, operações que mascaravam ideologias racistas sob o verniz da 

objetividade empírica.  

Tais discursos contribuíram para cristalizar uma hierarquia racial que naturalizava a 

dominação e desumanização dos corpos negros, perpetuando a lógica colonial sob novos 

formatos discursivos. A formação da nação brasileira esteve profundamente alicerçada na 

exploração econômica, social e simbólica dos corpos e culturas das populações trazidas à força 

na diáspora africana (Schwarcz, 1993; Skidmore, 1976; Mattos, 2006). No entanto, este 

processo nunca se traduziu numa incorporação igualitária ou voluntária dos descendentes de 

africanos ao projeto de identidade nacional — pelo contrário, predominou a marginalização 

institucionalizada e o apagamento de suas contribuições e memórias (Chauí, 2000). Para 

legitimar e naturalizar tal ordem social excludente, as elites dirigentes articularam narrativas e 

mitos fundadores centrados na mestiçagem, harmonia racial e cordialidade, apagando as 

violências estruturais, as múltiplas formas de resistência negra e as marcas profundas do 

racismo histórico (Chauí, 2000; D’Adesky, 2001; Mattos, 2006). Desse modo, a consolidação 

do Estado-nação brasileiro implicou não apenas sobrepor uma estrutura política e econômica 

às populações subalternizadas, mas também instituir discursos e imaginários que mascararam 

os conflitos e silenciaram saberes, cosmologias e existências afrodescendentes, sustentando 

uma soberania que, desde suas origens, ofereceu pertencimento pleno apenas a uma parcela 

restrita da sociedade brasileira. 

Contudo, apesar dos esforços contínuos dos colonizadores e das elites senhoriais para 

eliminar os traços identitários afrodescendentes, o apagamento pleno revelou-se inalcançável. 

Mesmo diante da supressão sistemática de elementos materiais — como línguas, indumentárias, 

práticas religiosas e modos de organização social — os aspectos imateriais da cultura negra 

resistiram. Ainda que transformados ou reinterpretados, esses elementos preservaram a 

memória coletiva e a ancestralidade, mesmo sob condições extremas de violência, como a 

catequização forçada, a proibição de cultos religiosos e a imposição de um apartheid étnico. 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
92

 

Não obstante essa resistência, é inegável que o racismo estrutural e o sistema de 

dominação racial produziram efeitos profundos e duradouros no imaginário e na subjetividade 

dos povos escravizados e seus descendentes. O processo de desumanização instaurou, no íntimo 

desses sujeitos, sentimentos de auto-ódio e a internalização das hierarquias raciais impostas, 

corroendo seus sistemas de valores e deslocando-os para uma condição ontológica de “não-ser” 

— existências relegadas ao “não-lugar”, à margem da história oficial e da cidadania plena. 

A perspectiva de Hall sobre identidade nos ajuda a compreender como essa condição 

foi simultaneamente imposta e resistida. Para Hall, as identidades são relacionais e 

constantemente renegociadas através de processos de identificação. Mesmo sob as condições 

extremas da escravidão e do racismo, os sujeitos diaspóricos encontraram formas de recriar e 

ressignificar suas identidades, nunca se reduzindo completamente à condição de “não-ser” que 

lhes foi imposta. 

 

 

CONCLUSÃO 

 

 

Conclui-se que a formação do Estado-nação brasileiro se erigiu sobre uma base de 

exclusão e violência estrutural, marcada pela exploração colonial, pelo tráfico atlântico e pelo 

apagamento sistemático das existências e culturas negras e indígenas. Como analisado a partir 

da obra de Marilena Chauí, o mito fundador do Brasil atua como dispositivo ideológico central, 

capaz de naturalizar hierarquias, mascarar conflitos e silenciar memórias, promovendo a 

narrativa de uma harmonia racial e unidade nacional construída a partir da invisibilidade, da 

negação e da subalternização daqueles que resistiram ao projeto de modernidade excludente 

das elites brasileiras. 

Apesar do fracasso do projeto de apagamento pleno das diferenças impostas aos 

afrodescendentes e indígenas, os efeitos sociais, subjetivos e culturais do racismo, da escravidão 

e do epistemicídio ainda se manifestam no presente como cicatrizes abertas no corpo coletivo 

da sociedade. Como denunciam autores como Stuart Hall e Chimamanda Ngozi Adichie, a 

narrativa da “história única”, reiterada pelo mito fundador nacional, contribui para a 

marginalização epistêmica e a desvalorização das pluralidades, raízes e saberes subalternizados 

– operando, portanto, não apenas na esfera simbólica, mas nas estruturas materiais de acesso à 

cidadania, à política e à memória. 



 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
93

 

A análise crítica do discurso nacional, apoiada em hermenêutica filosófica e numa 

perspectiva decolonial, evidencia que as identidades culturais no Brasil não são moldadas por 

essência única ou natural, mas formadas em contextos históricos marcados por disputas de 

poder, resistência e reinvenção comunitária. Reconhecer a persistência das memórias negras, 

indígenas e diaspóricas — mesmo que fragmentadas ou subterrâneas — é fundamental para 

desestabilizar as narrativas hegemônicas, ampliar o debate público e reimaginar um projeto de 

nação fundado na reparação histórica, na pluralidade e na justiça social. 

Somente a valorização ativa das histórias silenciadas, a crítica aos mitos fundadores 

naturalizadores e a aposta em processos participativos de reconstrução da identidade nacional 

permitirão vislumbrar um futuro democrático, plural, antirracista e realmente livre para todos 

os grupos que constroem o Brasil  

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

 

 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. Tradução Erika Barbosa. 

Oxford, Reino Unido: Conferência TED Global, 2009. 

 

ANDERSON, Benedict. Comunidades imaginadas: reflexões sobre a origem e a difusão do 

nacionalismo. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 

 

BARBIERI, Renato. Atlântico Negro – Na rota dos Orixás. Documentário, 1998, 15min54s. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=7m0Ifj0YfAQ. Acessado em 15 jun. 2025. 

 

CARNEIRO, Sueli Aparecida. A construção do outro como não-ser como fundamento do 

ser. Tese (Doutorado em Educação), Universidade de São Paulo, 2005. 

 

CHAUÍ, Marilena. Brasil: mito fundador e sociedade autoritária. São Paulo: Fundação Perseu 

Abramo, 2000. 

 

D’ADESKY, Jacques. Racismos e antirracismos no Brasil. São Paulo: Paz e Terra, 2001. 

 

FERNANDES, Marcos Aurélio. A metafísica do belo na Idade Média Gótica. Curitiba: 

Editora UFPR, 2022. 

 

FLOR DO NASCIMENTO, Wanderson. Pensando a escola: entre a formação e a liberdade. 

Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE, n. 6/7, p. 73-88, 2006. 

 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. 12. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1988. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=7m0Ifj0YfAQ


 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
94

 

FOUCAULT, Michel. Segurança, território, população. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

 

GILROY, Paul. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. Cambridge: 

Harvard University Press, 1993. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 

2006. 

 

HOBSBAWM, Eric. Nações e nacionalismo desde 1780: programa, mito e realidade. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1990. 

 

OCORÓ LOANGO, Anny. O Racismo e a hegemonia do privilégio epistêmico. Revista de 

Filosofia Aurora, [S. l.], v. 33, n. 59, 2021. Disponível em: 

https://periodicos.pucpr.br/aurora/article/view/27988. Acesso em: 15 jun. 2025. 

 

MACHADO, Adilbênia Freire; OLIVEIRA, David Eduardo de. Filosofia africano-brasileira: 

Ancestralidade, encantamento e educação afrorreferenciada. Cuadernos de Filosofia 

Latinoamericana, v. 43, n. 126, 2022. 

 

MATTOS, Hebe Maria; ABREU, Martha. Memória e história do pós-abolição: Experiências 

de liberdade no Sudeste escravista (1870-1920). Estudos Históricos, v. 19, n. 38, 2006. 

 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. São Paulo: n-1 Edições, 2018. 

 

MILLS, Charles. The Racial Contract. Ithaca: Cornell University Press, 1997. 

 

MOREIRA, Rodrigo Birck; PERETI, Emerson. A árvore do esquecimento e as tentativas de 

destruição da memória afrodiaspórica. Revista UNIABEU, v. 13, n. 33, 2020. Disponível em: 

https://revista.uniabeu.edu.br/index.php/RU/article/view/4836/pdf_1. Acessado em: 15 jun. 

2025. 

 

OBENGA, Théophile. La Philosophie africaine de la période pharaonique – 2780-330 avant 

notre ère. Paris: L’Harmattan, 1982. 

 

OLIVEIRA, David Eduardo de. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da 

educação brasileira. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE, n. 18, 2012. 

 

POMIAN, Krzysztof. Coleção. In: GIL, Fernando (Org.). Memória-História. Porto: Imprensa 

Nacional – Casa da Moeda, 1998. 

 

PÓVOAS, Ruy do Carmo. Itan dos mais-velhos: contos. Ilhéus: Editus, 2004. 

 

QUILOMBO DOS PALMARES. Fundação Cultural Palmares. Disponível em: 

https://www.gov.br/palmares/pt-br/assuntos/noticias/diaspora-africana-voce-sabe-o-que-e 

(acessado em 30/04/2024). 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Pelas mãos de Alice. São Paulo: Cortez Editora, 1995. 

 

https://revista.uniabeu.edu.br/index.php/RU/article/view/4836/pdf_1


 A criação de um povo: mito, história e o desafio da diversidade  

A construção de uma história nacional à sombra do silenciamento cultural 
Matheus Oliveira dos Santos Araújo 

   

 

 

Barricadas, Bacabal-MA ISSN: 2675-8369                                                                                               v. 3, n. 2, p. 74 - 95  jul./dez. 2025                                                                                  

Pá
gi

na
95

 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetáculo das raças: cientistas, instituições e questão racial no 

Brasil: 1870-1930. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

 

SILVA JR., Adílio; BARBOSA, Daniela B. A árvore do esquecimento e as tentativas de 

destruição da memória afrodiaspórica. 2022. 

 

SKIDMORE, Thomas. Preto no branco: raça e nacionalidade no pensamento brasileiro. Rio 

de Janeiro: Paz e Terra, 1976. 

 

SOARES, Jorge; SOUZA, Laura de Mello e (orgs.). História da escravidão no Brasil. São 

Paulo: Contexto, 2017. 

 

SOUZA, Daniela Barreto; SOUZA, Adílio Junior. Itan: entre o mito e a lenda. Revista Letras 

escreve. v. 8, n. 3. 2019. 

 


