
1 0 . 1 8 7 6 4 / 2 5 2 5 - 3 4 4 1 v 1 0 n 2 8 . 2 0 2 5 . 0 9

IMAGÉTICA MARAVILHOSA: POEMAS SELECIONADOS 

DE JORGE LUIS BORGES

MARVELOUS IMAGERY: SELECTED POEMS 

BY JORGE LUIS BORGES

Matheus Peixoto Rocha 

https://orcid.org/0009-0001-9872-9056

Resumo: Este artigo propõe-se a analisar uma seleção de poemas de Jorge Luis Borges presentes em duas co-
letâneas publicadas com quatro décadas de diferença, Fervor en Buenos Aires e La rosa profunda. Com o ob-
jetivo de compreender a importância da imagética não só para os versos de Borges, mas também para seu 
próprio processo criativo, o percurso metodológico pautou-se em uma pesquisa que aborda as diversas for-
mas de expressões verbais, como metáforas, mitos, símbolos e fábulas. Para tanto, ampara-se, principalmen-
te, em uma abordagem crítico-literária, bem como em narrativas folclóricas selecionadas. Por meio deste es-
tudo, depreende-se ter sido Borges não um mero poeta saudosista, mas um homem de seu próprio tempo.

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025

Abstract: This paper intends to analyze a selection of poems by Jorge Luis Borges present at two antholo-
gies published within four decades apart, Fervor en Buenos Aires and La rosa profunda. Aiming to unders-
tand the importance of imagery not only for Borges’ verses, but also for his own creative process, the stu-
dy researches the different verbal forms of expressions, such as metaphors, myths, symbols, and fables. In 
order of that, it relies primarily on a critical-literary approach, and on some selected folk narratives as well. 
Through this study, it is possible to infer that Borges was not merely a nostalgic poet, but a man of his own time. 

Keywords: Jorge Luis Borges; Poetry; Metaphors; Mythology.

Palavras-chave: Jorge Luis Borges; Poesia; Metáforas; Mitologia.



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

2 

INTRODUÇÃO 

Jorge Luis Borges, escritor argentino conhecido por seus 

contos e ensaios, iniciou sua carreira artística como poeta, 

associando-se primeiramente ao ultraísmo, movimento de origem 

espanhola criado a partir de um manifesto publicado na revista 

Nosotros em no início da década de 1920. Nesse período, Borges 

publicou três coletâneas poéticas, Fervor de Buenos Aires de 1923, 

Luna de enfrente de 1925 e Cuaderno San Martín de 1929, e algumas 

ensaísticas, como Inquisiciones de 1925. Na década seguinte, ele se 

afastaria dessa vanguarda para explorar os meandros entre o real e 

o fantástico; embora algumas dessas características iniciais, como 

o gosto pelo uso da metáfora, tenham sido resgatadas e mantidas 

até o final de sua vida. 

Sobre a relação com a escrita poética na maturidade, Borges 

(1971, p. 177, tradução nossa)1 relatou em sua autobiografia que 

“uma consequência relevante” da cegueira “foi o abandono gradual 

do verso livre em prol da métrica clássica”, inclusive, atribuiu à 

cegueira seu retorno à escrita de poesia. A derradeira fase artística 

de Borges foi marcada por um escritor deveras experiente. Suas 

preocupações como poeta, portanto, eram outras. Impossibilitado 

de escrever, ele ditava as poesias e recorria à técnica mnemônica 

quando não podia fazê-lo, evitando os versos livres e apegando-se 

aos versos regulares, mais fáceis de serem lembrados; mesmo que 

se encontrasse fora de casa, “na rua ou no metrô”, lhe era possível 

“compor e aprimorar um soneto” (Borges, 1971, p. 177, tradução 

nossa)2. 

Esse método adaptado de escrita motivou este trabalho a 

descobrir o quanto o autor utilizava-se dos recursos formais da 

linguagem poética, e a buscar os símbolos e as metáforas nos 

versos borgesianos. Antes, no entanto, faremos uma breve 

 
1 No original: “One salient consequence of my blindness was my gradual abandonment of free verse in 
favor of classical metrics. In fact, blindness made me take up the writing of poetry again.” 
2 “One can walk down the street or be riding the subway while composing and polishing a sonnet.” 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

3 

discussão teórica concernente à constatação feita por Borges 

acerca da transferência do ato de criatividade poética da musa para 

a razão; movimento perceptível também no comportamento da 

sociedade sob influência da indústria cultural. Tomaremos como 

objeto de estudo o livro La rosa profunda, publicado originalmente 

em 1975, e do qual selecionamos os seguintes poemas, em ordem 

de apresentação: “Cosmogonía”, “El bisonte” e “La cierva blanca”. 

Também serão utilizados, para fins comparativos, trechos de 

poemas de um livro já anteriormente mencionado, Fervor de Buenos 

Aires, pertencente à antiga fase ultraísta. Algo mudou nos mais de 

40 anos que separam as duas coleções? Esse é um questionamento 

a ser ponderado mais adiante. 

  
O REFLEXO “MENOS BONITO” DE UMA “TRISTE MITOLOGIA” 

Borges (1974, p. 77; 2000, p. 10, tradução nossa)3 refletiu em 

duas ocasiões distintas a respeito de um mesmo assunto: o 

processo criativo dos poetas e dos prosadores. Se outrora os 

escritores eram inspirados pela musa Calíope4, agora eles o seriam 

pelo que nossa “triste mitologia” contemporânea denomina de “eu 

subliminar” ou de “subconsciente”, expressões que ele julgava 

“bastante grosseiras” se comparadas a musa ou a Espírito Santo. 

Carl Jung, psicanalista suíço, foi um dos teóricos que se debruçou 

incansavelmente sobre os obscuros labirintos do inconsciente e 

constatou algo parecido, mas em maior escala. De acordo com 

Jung, nossa sociedade moderna, carente de sentidos mais 

profundos de sua existência, crê ser “perfeitamente” capaz de viver 

fora dos domínios dos fenômenos numinosos e incompreensíveis: 

  

 
3 Borges amparou-se aqui em uma interpretação mais próxima da filosofia judaico-cristã e da obra de 
John Milton, um de seus poetas favoritos e que perdera a visão como ele. Em Paraíso perdido, Urânia, a 
musa da astronomia e da filosofia, é invocada não por seu “nome” em si, mas por seu “sentido”: celestial, 
sendo interpretada como o Espírito Santo, que inspira e que consola (Milton, 2021, p. 479). 
4 A principal das musas, aquela da nobre voz, o suspiro exalado de sua mãe Mnemósine, a Memória. 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

4 

 As grandes religiões padecem de uma crescente anemia, pois as 
divindades prestimosas já fugiram dos bosques, dos rios, das 
montanhas e dos animais, e os homens-deuses desapareceram 
no mais profundo do nosso inconsciente. Iludimo-nos julgando 
que lá no inconsciente levam uma vida humilhante entre as 
relíquias do nosso passado. Nossas vidas são agora dominadas 
por uma deusa, a Razão, que é a nossa ilusão maior e mais 
trágica. É com a ajuda dela que acreditamos ter ‘conquistado a 
natureza’ (Jung, 2016, p. 128). 

  

Para Jung, entretanto, essa noção de que o homem, guiado 

pela razão, dominou a natureza a partir do progresso tecnológico 

não passa de “um simples slogan”. Sabe-se que a cosmovisão 

mitopoética, com enraizadas origens agrárias, não condiz com um 

estilo de vida burguês, uma economia fortemente industrialista e 

uma consequente e gradativa reificação da sociedade. Nas palavras 

de Bosi (1977), tal concepção “deplora as úlceras que o dinheiro fez 

e faz na paisagem” e, se houve ou não o domínio sobre a natureza 

que instigou parte da pesquisa junguiana, o fato é que “os tempos 

foram ficando […] egoístas e abstratos” perante “o imenso vazio 

deixado pelas mitologias”. 

É intrigante essa substituição das forças e elementos 

mágicos, maravilhosos e sagrados pelo rigor cientificista, embora a 

ciência também demande de um sistema próprio de fé: tomemos as 

teorias científicas, por exemplo, que explicam uma ideia, mas não 

afirmam nem algo após uma longa observação ou repetidas 

experimentações. Podemos dizer que é nebuloso o limiar que 

delimita a cansada terra dos homens da mística ilha de Avalon. 

Inclusive, Vico5 (2005, p. 157-158) acreditava ser a mitologia “a 

primeira ciência que se deve aprender”, pois “com este referido 

método [se hão-de] reencontrar os princípios tanto das nações como 

das ciências”, seria esse o princípio de “todo o saber gentílico”. De 

modo que, em suas origens, até as palavras possuíam conotações 

 
5 O filósofo e retórico italiano, Giambattista Vico, é brevemente mencionado no conto “El inmortal” de 
Borges, presente em El Aleph, no qual uma versão ficcionalizada e imortal de Homero discute com o 
professor Giambattista a origem da tradução da Ilíada pelo poeta inglês Alexander Pope. 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

5 

diferentes, estando mais próximas dos fenômenos naturais e dos 

objetos e sentimentos os quais representavam. Como o próprio 

Borges (2000, p. 117, tradução nossa)6 afirmou, “as palavras são 

símbolos de memórias compartilhadas”. 

Acerca dessa questão, Bosi (1977) remete ao “poder de 

nomear”, um “fundamento da linguagem e, por extensão, o 

fundamento da poesia” e, afirma que esse poder, na 

contemporaneidade, “furtou-se à vontade mitopoética”, ou seja, à 

própria arte de criar histórias. A importância dos significados 

simbólicos ao longo de nossa própria formação intelectual, quando 

os elementos da natureza e as ações e emoções humanas eram 

moldados simbolicamente no inconsciente coletivo. Borges (2000, 

p. 80, tradução nossa)7 exemplificou essa questão com o vocábulo 

thunder, “trovão” em inglês, outrora indissociável de Thor ou Thunor, 

o deus nórdico das tempestades: era impossível ouvir o estrondo 

causado por uma descarga elétrica na atmosfera e não temer a fúria 

de Thor ou não tremer perante a articulação dos fonemas que 

compunham a forma arcaica de thunder. Ele conclui que “as palavras 

eram repletas de magia” e, desse modo, os poetas seriam 

verdadeiros magos, capazes de “trazer a linguagem de volta a sua 

fonte original”. 

  

A IMAGÉTICA EM LA ROSA PROFUNDA 

Neste trabalho, o termo imagem é compreendido como toda 

“forma verbal, frase ou conjunto de frases, que o poeta diz e que 

unidas compõem um poema” (Paz, 1996, p. 37-38), incluídas aí, 

dentre outras expressões verbais: as metáforas, as mitologias, os 

símbolos e as fábulas. Quanto à metáfora, esta é entendida a partir 

da definição clássica de Aristóteles (2017, p. 169), como transporte 

ou “designação de uma coisa mediante um nome que designa outra 

 
6 “Words are symbols for shared memories.” 
7 “The words were packed with magic; they did not have a hard and fast meaning […] bringing language 
back to its original source.” 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

6 

coisa”. A partir disso, podemos operacionalizar tais conceitos na 

poesia de Borges, entendendo que todas as interpretações possíveis 

estão recolhidas na subjetividade de cada leitor, a partir das imagens 

e das metáforas cuidadosamente selecionados pelo poeta. 

Os quatro poemas a serem analisados carregam elementos 

que se relacionam não só com a mitologia, mas também com a 

física quântica, o misticismo e a psicologia. De fato, mostram-se 

presentes ao longo da coletânea La rosa profunda alguns dos 

símbolos, metáforas e arquétipos mais recorrentes da poética 

borgesiana, como o tempo, o infinito, o destino, os sonhos, os 

labirintos, os espelhos, os tigres, as espadas, os pássaros, o 

crepúsculo etc. Na sensível poética borgesiana, tais elementos 

podem ser, até mesmo, ressignificados: “bastam dois espelhos 

opostos para construir um labirinto” (Borges, 1974, p. 226, tradução 

nossa)8. Mesmo a lua, metaforicamente, pode se tornar um espelho, 

que reflete não meras ilusões, mas o próprio tempo; tal imagem, de 

acordo com Borges, aparece em determinada poesia persa de cuja 

autoria ele não se recorda9. Para Borges, essa era uma metáfora 

“muito boa”, visto que “um espelho nos traz o brilho e a fragilidade da 

lua”, já o tempo “nos faz lembrar repentinamente que a mesma 

pálida lua que observamos é antiquíssima, é repleta de poesia e de 

mitologia, é tão velha quanto o tempo” (Borges, 2000, p. 36, tradução 

nossa)10. 

 

“Cosmogonía” 

Este é o segundo poema da coleção (Borges, 1989, p. 80). 

Cosmogonia é uma palavra de origem grega para definir a “criação 

 
8 “Bastan dos espejos opuestos para construir un laberinto.” 

9 “And since I have spoken of the moon, I will take a Persian metaphor I read somewhere in Brown’s history 
of Persian literature. Let us say it came from Farid al-Din Attar or Omar Khayyám, or Hafiz, or another of 
the great Persian poets.” 
10 “I think this is a very nice metaphor — first, because the idea of a mirror gives us the brightness and the 
fragility of the moon, and, second, because the idea of time makes us suddenly remember that that very 
clear moon we are looking at is very ancient, is full of poetry and mythology, is as old as time”. 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

7 

do mundo”; curiosamente, kósmos significa literalmente “ordem”, 

algo que só surgiu após o caos inicial. Uma cosmogonia pode tratar-

se de um pressuposto científico, mas mais indissociavelmente de 

algum das centenas de mitos que versam didaticamente sobre a 

criação do universo, presentes em todos os continentes, pois se 

tratavam de uma maneira encontrada pelos antigos de narrar o 

surgimento da vida e do cosmos; ainda que sem a obrigação de 

explicá-los, neste sentido, um mito equivaleria a “um relato de uma 

‘criação’” (Eliade, 1963, p. 6, tradução nossa)11. Lemos no primeiro 

quarteto: 

 

Ni tiniebla ni caos. La tiniebla 

Requiere ojos que ven, como el sonido 

Y el silencio requieren el oído, 

Y el espejo, la forma que lo puebla. 

 

Quer dizer, esse seria um estado primordial distinto, no qual 

não há trevas nem caos, pois as trevas necessitam de olhos capazes 

de perceberem-na. Estaria, talvez, o poeta referindo-se a sua 

cegueira? Os olhos, como os espelhos — um dos elementos mais 

recorrentes na poética de Borges —, requerem a reflexão de raios 

luminosos para codificarem uma imagem, seja ela real ou virtual. 

 

Ni el espacio ni el tiempo. Ni siquiera 

Una divinidad que premedita 

El silencio anterior a la primera 

Noche del tiempo, que será infinita. 

 

Temos aqui um estado singular, onde o modelo matemático 

do espaço-tempo não faria sentido e as leis da física moderna não 

 
11 “Myth, then, is always an account of a ‘creation’”. 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

8 

se aplicariam — nem as teorias religiosas, visto que nem sequer 

existiria uma divindade criadora. Seria o ponto mínimo, quente e 

denso precedente ao Big Bang? Ou seria a massa confusa dos 

alquimistas? Uma descrição poética de um não-lugar inconsciente, 

da memória, de um sonho. A alquimia, aliás, era um objeto de grande 

interesse por parte de Borges. O poema continua: 

 

El gran río de Heráclito el Oscuro 

Su curso misterioso no ha emprendido, 

Que del pasado fluye hacia el futuro, 

Que del olvido fluye hacia el olvido. 

 

Heráclito, filósofo pré-socrático, é tido como a fonte de onde 

brotou esse grande rio que flui eternamente. Panta rhei, “tudo flui”, a 

vida muda constantemente. A memória — o esquecimento — é um 

dos elementos repetidos na obra de Borges. 

 

Algo que ya padece. Algo que implora. 

Después la historia universal. Ahora. 

 

Algo sofre e implora nesse imenso e cruel vazio, nesse espaço 

disforme, nessa corrente estática, nessas trevas infinitas. Ainda no 

prólogo de La rosa profunda, Borges defendeu-se do prejulgamento 

de que vivesse uma existência infeliz devido a sua doença congênita: 

“A cegueira é uma clausura, mas é também uma libertação, uma 

solidão propícia às invenções, uma chave e uma álgebra” (Borges, 

1989, p. 78, tradução nossa)12. Afinal, tudo flui e é preciso adaptar-

se ao meio, por mais hostil que seja. Não é à toa que Borges encerra 

o poema “El ciego”, do mesmo livro, declarando: “Con el verso / Debo 

labrar mi insípido universo”. Percebemos nesses dois poemas uma 

 
12 “La ceguera es una clausura, pero también es una liberación, una soledad propicia a las invenciones, 
una llave y un álgebra.” 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

9 

amostra do entendimento da poesia como uma “arte de imitação”, 

na conceptualização de Paes (2008, p. 109 e 125), partindo de uma 

compreensão aristotélica. Em outras palavras, a poesia revelaria o 

mundo sob o delicado olhar do artista. 

O poema é estruturado em formato monostrófico e ao estilo 

shakespeariano, pois se percebem três quartetos no 

desenvolvimento e um dístico no fim. Quanto à métrica, os 14 versos 

possuem 11 sílabas poéticas, com o seguinte esquema de rimas: 

ABBA CDCD EBEB FF. A cadência não segue um padrão fixo, sendo 

diferente em praticamente todos os versos, exceto no terceiro, no 

quarto e no sétimo, cujo compasso se dá UU-UU-UUU-U, e no décimo 

primeiro e no décimo segundo, de ritmo UUU-U--UU-U. 

  

“El bisonte” 

Este é o sétimo poema de La rosa profunda (Borges, 1989, p. 

85). O bisão é uma espécie bovina de grande porte encontrada no 

hemisfério norte. Animal indômito, símbolo de robustez e de 

virilidade, com especial importância em brasões de famílias 

europeias. Era fascinante para Borges, citado em contos e em outros 

poemas. Ele nos é apresentado da seguinte maneira no primeiro 

quarteto: 

 

Montañoso, abrumado, indescifrable 

Rojo como la brasa que se apaga, 

Anda fornido y lento por la vaga  

Soledad de su páramo incansable. 

 

É quase um quadro pitoresco, ou melhor, uma pintura 

rupestre, como se perceberá adiante. Montanhoso e arqueado, 

temos uma criatura que parece se fundir à natureza, à terra, qual 

rocha imponente; é arcaica, mas também arcana, pois indecifrável. 

Vermelho como fogo, bruto. Move-se lentamente, impassível, como 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

10 

demanda o ritmo do poema. Um ser melancólico, e que demanda 

respeito. No segundo quarteto, mantém-se a sensação de 

movimento. 

 

El armado testuz levanta. En este 

Antiguo toro de durmiente ira, 

Veo a los hombres rojos del Oeste 

Y a los perdidos hombres de Altamira. 

 

Ergue seu robusto pescoço, o touro vetusto. Somos 

apresentados ao eu poético, que observa cautelosamente essa 

criatura quimérica. Seria real ou uma vívida arte rupestre? Já que ele 

cita os homens de Altamira, um complexo de cavernas na Espanha 

— pátria ancestral de Borges. Em suas paredes estão gravadas as 

imagens de diversos animais; o bisão é o mais representado. Daí o 

porquê da cor vermelha, advinda do ocre, argila, e predominante 

nessa forma de arte. O significado dessa representação ainda é 

misterioso. Pode ter um caráter mágico ou religioso, pode ser um 

retrato do quotidiano daquela sociedade adâmica ou pode ser uma 

expressão puramente artística. O eu poético segue admirando-o no 

terceiro quarteto: 

 

Luego pienso que ignora el tiempo humano, 

Cuyo espejo espectral es la memoria. 

El tiempo no lo toca ni la historia 

De su decurso, tan variable y vano. 

 

Por ser uma criatura antiga, em harmonia com a natureza ou 

gravada há milhares de anos na pedra, o tempo lhe é estranho e ela 

para o tempo, pois permanece intocada. Ela não reconhece os 

caprichos humanos, e é igualmente ignorada por eles. E, uma vez 

mais, temos o motivo do espelho, bem como o da memória. 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

11 

 

Intemporal, innumerable, cero, 

Es el postrer bisonte y el primero. 

 

Reforça-se a essência atemporal, intocável, desse bisão 

admirável. Originário e, ao mesmo tempo, sobrevivente, pois sua 

espécie havia sido extinta da natureza no início do século XX devido 

à caça desenfreada; mas foi reintroduzida com sucesso, após 

criação em cativeiro. No poema “A España” publicado na coletânea 

El otro, el mismo de 1964, Borges lamenta: “Estás, España silenciosa, 

en nosotros. / España del bisonte, que moriría / por el hierro o el rifle, / 

en las praderas del ocaso”; aqui, o crepúsculo reforça a sina desse 

bicho gigantesco, quase mitológico. 

“El bisonte”, assim como “Cosmogonía”, é um soneto 

monostrófico, com 14 versos hendecassílabos e encerra-se com um 

dístico. A rima, todavia, segue um esquema um pouco mais 

complexo: ABBA CDCD EFFE GG. 

  

“La cierva blanca” 

Este é o penúltimo dos 50 poemas da coletânea (Borges, 

1989, p. 115). A cerva branca — ou gamo branco — é um motivo 

encontrado em mitos e em folclores de diversas culturas, 

principalmente da Europa e da Ásia. Seu significado é comumente 

associado à castidade e muitas vezes ela age como guia ou guardiã 

do limiar. Na Hungria e na Pérsia, onde era vista como milagrosa, foi 

associada à fundação dessas nações. Na Inglaterra, ela está 

presente em algumas das histórias do Rei Arthur e o cavaleiro que a 

encontrasse poderia beijar a mais bela das donzelas. Na tradição 

Cristã, ela é associada à pureza e à imagem de Jesus Cristo e às 

histórias de conversão de Santo Eustáquio e de Santo Huberto. O 

veado branco também aparece em romances modernos, como O 

leão, a feiticeira e o guarda-roupa; nessa fantasia infanto-juvenil 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

12 

inglesa, “quando apanhado”, ele “trazia consigo a satisfação de todos 

os desejos” (Lewis, 2002, p. 86). No primeiro quarteto do poema, 

lemos: 

 

¿De qué agreste balada de la verde Inglaterra, 

De qué lámina persa, de qué región arcana 

De las noches y días que nuestro ayer encierra, 

Vino la cierva blanca que soñé esta mañana? 

 

Tem-se uma poesia repleta de lirismo. Se em “El bisonte” 

havia uma linha tênue entre realidade e sonho, aqui, o próprio eu 

poético deixa claro que sonhara com a cerva branca. O teor onírico 

da narrativa é reforçado pelas expressões “balada agreste”, “lâmina 

persa” e “região arcana”, que trazem algo de distante e indefinido, 

tanto no tempo, quanto no espaço, ao poema; “nosso ontem” 

complementa esse sentido ao levar a cena a um passado particular. 

O segundo quarteto desenvolve os contornos desse sonho fugaz: 

 

Duraría un segundo. La vi cruzar el prado 

Y perderse en el oro de una tarde ilusoria, 

Leve criatura hecha de un poco de memoria 

Y de un poco de olvido, cierva de un solo lado. 

 

A visão durou por um mero segundo, mas foi marcante o 

suficiente para perdurar no âmago do eu poético. Ele a viu cruzar o 

campo e se perder no crepúsculo dourado. O crepúsculo, aliás, é 

outro elemento recorrente na escrita borgesiana e remete à 

“fugacidade da vida”, denotando “a união de uma infinitude espacial 

e de uma angústia temporal” (Barrenechea, 1984, p. 78, tradução 

nossa)13. Afora essa interpretação, o entardecer também evoca um 

 
13 “Repetición de ocasos que […] aluden a la fugacidad de la vida”; “Las puestas de sol significan para él: 
la unión de una infinitud espacial y de una angustia temporal.” 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

13 

sentimento nostálgico, suscita a lembrança de um passado querido. 

A leveza e a bidimensionalidade da cerva respaldam essa sensação 

fantasiosa, como se fosse um desenho em uma folha. O eu poético 

prossegue com seu devaneio: 

 

Los númenes que rigen este curioso mundo 

Me dejaron soñarte pero no ser tu dueño; 

Tal vez en un recodo del porvenir profundo 

Te encontraré de nuevo, cierva blanca de un sueño. 

 

Ele lamenta o fato de, apesar de os seres numinosos — isto é, 

os poderes divinos — que regem o mundo terem permitido-lhe 

sonhar com a cerva milagrosa, não lhe foi concedido a posse sobre 

ela; quem sabe por ele ainda não ser merecedor de tão nobre criatura 

ou destino, no entanto, no “amanhã profundo”, em um lúgubre 

espaço-tempo após o crepúsculo, ele a reencontrará. E, seguindo o 

formato monostrófico dos dois poemas anteriores, este também se 

encerra com um dístico: 

 

Yo también soy un sueño fugitivo que dura 

Unos días más que el sueño del prado y la blancura. 

 

O eu poético recobra nesses versos sua própria efemeridade, 

por mais que a matéria arenosa dos sonhos — para mencionar o 

homem da areia ou João Pestana, na versão portuguesa, uma 

entidade que traz o sono salpicando areia mágica nos olhos das 

pessoas — seja mais fugaz. Ele finaliza citando o campo e a alvura, 

frisando o saudosismo e a inocência da narrativa. 

Ao contrário das duas outras peças poéticas, temos em “La 

cierva blanca” 14 versos alexandrinos, realçando melodicamente o 

ritmo do sonho-poesia. As rimas estão esquematizadas na ordem: 

ABAB CDDC EFEF GG. Atencioso aos “devotos de uma métrica 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

14 

rigorosa” (Borges, 1989, p. 117, tradução nossa)14, o poeta 

acrescentou uma nota ao final do livro na qual encurta o último 

verso, modificando-o para caber melhor na escansão, e mantendo o 

sentido: “Un tiempo más que el sueño del prado y la blancura”. Essa 

versão lhe foi sugerida pela escritora e amiga argentina Alicia 

Jurado. 

  

A DESPREZADA, E IMPORTANTE, FASE ULTRAÍSTA 

Analisaremos a seguir alguns trechos de poemas 

pertencentes à fase ultraísta de Jorge Luis Borges, que viria a 

desprezá-la em diversos ensaios escritos após a década de 1930. 

Desprezo não é uma simples figura de estilo: esse é um dos termos 

utilizados pelo poeta e crítico literário espanhol Guillermo de Torre, 

um dos fundadores do ultraísmo, para descrever a atitude do colega 

perante seu passado poético, afirmando que o entusiasmo inicial de 

Borges “rapidamente se converteu em desdém e até em 

agressividade” (Torre, 1964, p. 457, tradução nossa)15. Percebemos 

isso quando Borges (2001, p. 77, tradução nossa)16 chamou o 

movimento de “geringonça”. 

Em sua autobiografia, ditada aos 72 anos, Borges (1971, p. 

155-156, tradução nossa)17 deixou claro que só lhe restava 

“arrepender-se” de seus “excessos ultraístas”: como ver um “homem 

armado” em um bondinho “ou o nascer do sol como um grito, ou o 

sol poente como sendo crucificado no oeste”; ele, contudo, tinha 

ciência de que ainda era — e continuaria a ser — considerado pela 

crítica literária como “o pai do ultraísmo na Argentina”. 

Vejamos agora um excerto do manifesto “Ultraísmo” 

publicado na revista Nosotros em 1921 para melhor 

 
14 “Los devotos de una métrica rigurosa pueden leer de este modo el último verso.” 
15 “Su entusiasmo de una época, de unos años — de 1919 a 1922 —, pronto se trocó en desdén y aun en 
agresividad.” 
16 “Jerigonza ultraísta.” 
17 “I can now only regret my early ultraist excesses.” / “I am still known to literary historians as “the father 
of Argentine ultraism”. 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

15 

compreendermos algumas das mudanças ocorridas na obra 

borgesiana. No manifesto, Borges elenca os quatro princípios 

norteadores dessa “novíssima estética”: 

  

1) Redução da lírica a seu elemento primordial: a metáfora.  
2) Revisão dos apostos, dos conectivos e dos adjetivos inúteis.  
3) Abolição dos elementos ornamentais, dos confessionalismos, 
das circunstâncias, das pregações e da nebulosidade rebuscada. 
4) Síntese de duas ou mais imagens em uma, o que amplia, desse 
modo, seu poder de sugestividade (Borges, 1997, p. 126 e 128)18. 

  

Também incluíam, dentre outras características, o repúdio às 

rimas e o uso abundante de neologismos e de sentenças absurdas. 

Pode-se perceber, a partir dessas descrições, que o movimento 

visava romper com o modernismo e com o novecentismo vigentes 

até então, aproximando-se mais do cubismo e do futurismo, por 

prezar uma combinação de imagens e a poesia visual e por rejeitar 

a métrica. Segundo Borges (1925, tradução nossa), desejava-se 

“alcançar uma arte absoluta, que não dependesse do prestígio infiel 

das vozes e que perdurasse na perenidade da linguagem como 

certeza de beleza”19. 

Tomaremos alguns versos extraídos da primeira coletânea 

poética de Borges Fervor de Buenos Aires para melhor 

exemplificarmos as diferenças mais marcantes em suas fases 

criativas, que se concentram mais na forma e nas temáticas, 

repletas de metáforas extravagantes e descrições voltadas aos 

subúrbios de Buenos Aires. Em “Carnicería” (Borges, 1974, p. 31), um 

poema de 7 versos livres e brancos — quer dizer, não rimados —, 

lemos uma descrição crua e altamente imagética de um açougue 

visto da rua: 

 
18 “1) Reducción de la lírica a su elemento primordial: la metáfora. 2) Tachadura de las frases medianeras, 
los nexos, y los adjetivos inútiles. 3) Abolición de los trebejos ornamentales, el confesionalismo, la 
circunstanciación, las prédicas y la nebulosidad rebuscada. 4) Síntesis de dos o más imágenes en una, 
que ensancha de ese modo su facultad de sugerencia.” 
19 “El ultraísmo en Buenos Aires fue el anhelo de recabar un arte absoluto que no dependiese del prestigio 
infiel de las voces y que durase en la perennidad del idioma como una certidumbre de hermosura.” 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

16 

 

Más vil que un lupanar 

la carnicería rubrica como una afrenta la calle. 

Sobre el dintel 

una ciega cabeza de vaca 

preside el aquelarre 

de carne charra y mármoles finales 

con la remota majestad de un ídolo. 

 

O lugar é considerado mais vil que um prostíbulo. Interessante 

notar que Borges escolhe a palavra “lupanar”, que descende do latim, 

“loba”, e acentua a selvageria da cena; contribuída pelo próprio 

vocábulo espanhol para “açougue”, e que também significa 

“carnificina, massacre”. À mostra, uma cabeça cega de vaca, como 

um majestoso ídolo de um passado remoto, destaca-se em meio ao 

terrível conventículo de carnes baratas. O poema é mais realista e 

possui certa indelicadeza inesperada para a obra borgesiana. 

Em “Caminata” (Borges, 1974, p. 43), um poema de 34 versos 

livres e brancos, deparamo-nos com uma caminhada solitária pela 

noite: 

 

La brisa trae corazonadas de campo 

dulzura de las quintas, memorias de los álamos, 

que harán temblar bajo rigideces de asfalto 

la detenida tierra viva 

que oprime el peso de las casas. 

 

Mais uma vez, as imagens se sobrepõem. A brisa carrega 

consigo as batidas do coração do campo, a doçura das fazendas e 

as memórias das árvores, que despertam a terra viva, porém 

aprisionada debaixo do asfalto duro — símbolo do progresso — e 

sufocada pela quantidade de casas; mesmo assim, com tantas 

moradias, a melancolia ali impera, como se o lugar guardasse luto 

pelo passado. 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

17 

Em “Noche de San Juan” (Borges, 1974, p. 44), um poema de 

13 versos livres e brancos — exceto pelos versos 9 e 11, que 

terminam em “-ía” —, temos a dramática descrição de uma festa de 

São João: 

 

El poniente implacable en esplendores 

quebró a filo de espada las distancias. […] 

Rojos chisporrotean 

los remolinos de las bruscas hogueras; 

leña sacrificada que se desangra en altas llamaradas, 

bandera viva y ciega travesura. 

 

No Borges ultraísta, o crepúsculo surge implacável e rompe o 

horizonte a fio de espada. O fogo no céu se confunde ao fogo na 

terra das fogueiras rubras, crepitando violentamente, enquanto 

sangram a lenha sacrificada para a diversão das pessoas. A cena se 

encerra com uma metáfora: “Toda la santa noche la soledad / rezando 

su rosario de estrellas desparramadas”. 

Por fim, em “Atardeceres” (Borges, 1974, p. 48), um poema de 

15 versos livres e brancos, o pôr-do-sol reaparece: 

 

La límpida arboleda 

pierde el último pájaro, el oro último. 

La mano jironada de un mendigo 

agrava la tristeza de la tarde. 

 

Prestes a anoitecer, o bosque resplandecente vê sumir seu 

último pássaro, símbolo da fugacidade. Outra cena bastante intensa, 

envolta por uma angústia sutil, e pouco usual na poética do Borges 

mais maduro, é formada: a mão esfarrapada de um mendigo 

erguendo-se e clamando em silêncio. 

É olhando para o passado que podemos compreender, ainda 

que parcialmente, o futuro. Parte da poética borgesiana até poderia 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

18 

descrever um tempo pretérito, e mesmo assim, projeta-se para além 

do tempo histórico, eternizando-se na vastidão da literatura 

universal. Se tomarmos, por exemplo, o poema “Elegía de los 

portones”, publicado na coletânea Cuaderno San Martín em 1929 e 

editado com profusão por Borges em 1969, percebemos um tempo 

subjetivo, nostálgico, porém inerente aos indivíduos que ocupam os 

espaços nele descritos, quais sejam, a periferia argentina. 

  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Como pudemos notar, muitos dos motivos utilizados por 

Jorge Luis Borges em sua escrita madura, como os espelhos, o 

crepúsculo, os sonhos, a solidão, já apareciam em suas primeiras 

produções na década de 1920, quando voltou da Europa influenciado 

pelo movimento que abandonaria uma década depois. Ou teria 

Borges afastado-se dele muito antes disso? Seu amigo e jornalista 

argentino Néstor Ibarra dera-lhe a resposta para o questionamento 

se os poemas de sua primeira publicação, Fervor de Buenos Aires, 

eram ou não ultraístas: “Borges deixou de ser poeta ultraísta com o 

primeiro poema ultraísta que escreveu” (Borges, 1971, p. 156, 

tradução nossa)20, essa resposta, inteligente e bem-humorada 

define perfeitamente a inquietação artística que afetava Borges. 

Arrependido da defesa em prol do ultraísmo em seus primórdios 

literários — a ponto de modificar ou até vetar a reimpressão de certos 

livros da época —, Borges soube aprimorar seu estilo. No caso das 

metáforas, por exemplo, tornou-as mais sutis, evitando incorrer em 

um uso excessivo, que poderia suscitar em uma linguagem 

“enigmática” e ter seu significado original prejudicado (Aristóteles, 

2017, p. 177). 

O próprio interesse pela mitologia, presente no início de sua 

carreira artística, foi ampliado na maturidade em sua prosa — Borges 

propusera uma mitologia própria e fundadora para a capital 

 
20 “Borges left off being an ultraist poet with the first ultraist poem he wrote.” 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

19 

argentina no poema “Fundación mítica de Buenos Aires”, presente na 

coletânea Cuaderno San Martín. Mesmo que ele não tenha planejado 

desenvolver um corpo de escritos estritamente conectados entre si, 

o uso reiterado de certos motivos, ideias, símbolos, personagens, 

criaturas e lugares, bem como suas próprias versões inventivas de 

mitos, fábulas e contos preexistentes da literatura mundial, fez com 

que sua obra compusesse, sim, um corpo uno. 

No fim, Borges vivia em um mundo demasiado íntimo e, por 

mais que parecesse, não estava preso a um labirinto obsessivo, não 

era um mero saudosista das coisas do passado nem um entusiasta 

insano pelas incertezas do porvir, mas sim, um homem moderno. 

Como ele mesmo asseverou (Borges, 1974, p. 55, tradução nossa)21: 

“Ser moderno é ser contemporâneo, ser atual; todos fatalmente o 

somos”. Foi assim, muito arrazoadamente, que Borges se pautou, 

tanto pessoal, quanto profissionalmente, nem poderia ser diferente, 

para um indivíduo que via o crepúsculo como um elo entre o céu e a 

terra, uma perfeita harmonia entre o fantástico e o real. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
21 “Ser moderno es ser contemporáneo, ser actual; todos fatalmente lo somos.” 



 

Afluente: Revista de Letras e Linguística, Bacabal, v. 10, n. 28, p. 01-20, jun/dez. 2025 

10.18764/2525-3441v10n28.2025.09 
 

20 

REFERÊNCIAS 

ARISTÓTELES. Poética. Tradução de Paulo Pinheiro. São Paulo: 
Editora 34, 2017. 

BARRENECHEA, A. M. La expressión de irrealidad en la obra de Jorge 
Luis Borges. Buenos Aires: Centro Editor de América Latina, 1984. 

BORGES, J. L. Inquisiciones. Buenos Aires: Editorial Proa, 1925. 

BORGES, J. L; FRÍAS, C. V. (Ed.). Obras completas: 1923-1972. Buenos 
Aires: Emecé, 1974. 

BORGES, J. L. Obras completas: 1975-1985. Buenos Aires: Emecé, 
1989. 

BORGES, J. L. Textos recobrados: 1919-1929. Buenos Aires: Emecé, 
1997. 

BORGES, J. L. The Aleph & Other Stories: 1933-1969. Translation by 
Norman Thomas di Giovanni. New York: Bantam Books, 1971. 

BORGES, J. L; MIHĂILESCU, C.-A. (Ed.). This Craft of the Verse: the 
Charles Eliot Norton lectures, 1967-1968. Cambridge, Massachusetts, 
& London: Harvard University Press, 2000. 

               BOSI, A. O ser e o tempo. São Paulo: Cultrix, 1977. 

ELIADE, M. Myth and Reality. Traduzido do francês por Willard R. 
Trask. New York: Harper & Row, 1963, p. 5-6. 

JUNG, C. G. O homem e seus símbolos. Tradução de Maria Lúcia 
Pinho. Rio de Janeiro: Harper Collins Brasil, 2016. 

LEWIS, C. S. As crônicas de Nárnia: o leão, a feiticeira e o guarda-roupa. 
Tradução de Paulo Mendes Campos. São Paulo: Martins Fontes, 
2002. 

MILTON, J. Paraíso perdido. Tradução de Daniel Jonas. São Paulo: 
34, 2021. 

PAES, J. P. Armazém literário: ensaios. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2008. 

PAZ, O. Signos em rotação. Tradução de Sebastião Uchoa Leite. São 
Paulo: Perspectiva, 1996. 

TORRE, G. Para la prehistoria ultraista de Borges. In: Hispania, v. 47, 
n. 3, 3 set. 1964, p. 457-463. 

VICO, G. Ciência nova. Tradução de Jorge Vaz de Carvalho. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 2005. 

 
 

Enviado em: 20 de agosto de 2024 
Aprovado em: 12 de novembro de 2025 


	capa - 24251.pdf
	texto - 24251.pdf



